
i 
 

 
REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 
INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA 

IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS 

COMUNIDADES CHOCOANAS 

Tesis doctoral presentada como requisito parcial para optar al grado de Doctor en 

Ciencias de la Educación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Autor: César Augusto Perea Ibarguen. 

Tutor (a): Zully Del Carmen Parra de Colmenares  

 

 

 

 

 

San Cristóbal, abril de 2025

 



ii 
 

 

 



iii 
 

DEDICATORIA 

A Dios, fuente de toda sabiduría, fortaleza y esperanza. Sin Él, nada de esto habría sido 

posible. A Él encomiendo mi vida y este trabajo como expresión de profunda gratitud por 

su amor y guía constante. 

A mi madre María Griseldina Ibargüen y a mi padre Nelson Perea, quienes ya descansan 

en paz. Su amor, sacrificio y ejemplo siguen siendo la luz que orienta mi vocación y 

compromiso. 

A mi tío Digno Antonio Perea (Q. E. P. D.), quien, incluso en medio de su enfermedad y 

pérdida de la vista, me acompañó con amor y orgullo en mi grado en el Colegio Joaquín 

Urrutia. Agradezco también a los docentes de ese colegio, por su generosidad y apoyo 

durante mi formación. 

A mis hermanos y a toda mi familia, por su presencia constante, por su amor 

incondicional y por ser parte fundamental en cada paso de mi camino. 

A mi amigo especial, Danny Valentín Mosquera, por su amistad sincera, por creer en mí, 

por compartir conmigo sus sueños y por acompañarme con lealtad en este caminar. 

A la Diócesis de Quibdó y a mis hermanos sacerdotes, por confiar en este servidor y 

darme la oportunidad de vivir con entrega la misión pastoral y educativa. 

A las personas del querido pueblo de Andagoya, por su apoyo solidario en momentos 

clave, y a mi pueblo Bebedó, donde recibí el regalo de la vida. A la Escuela Nocturna 

Pascual de Andagoya, donde culminé mi educación primaria, y donde, a pesar de las 

limitaciones económicas, sociales y personales, nació en mí la firme decisión de llegar al 

sacerdocio, con esfuerzo, fe y determinación. 

A la Institución Educativa Carrasquilla, donde hoy tengo el honor de desempeñarme 

como formador. A su rector, directivos, docentes y estudiantes, gracias por su confianza, 

respeto y respaldo. Gracias por permitirme ser parte activa de un proyecto educativo que 

transforma vidas. 

Como dijo el Papa Francisco: "La gratitud es una flor que crece en almas nobles. Ser 

agradecidos no es sólo un acto de cortesía, es también una actitud del corazón que 

reconoce el bien recibido y lo multiplica." 

A todos ustedes, con profundo cariño, respeto y gratitud, les dedico este logro. 

Presbítero Dr. Cesar Augusto Perea Ibargüen 

 Doctor en Educación 



iv 
 

AGRADECIMIENTOS 

Agradezco profundamente a Dios y a la Virgen María, por su guía y protección constante 

en este camino de conocimiento y servicio. 

Dedico este trabajo a la Diócesis de Quibdó e Ismina-Tadó, por su compromiso 

incansable con el bienestar espiritual y educativo de nuestras comunidades chocoanas, 

siendo faro de esperanza y formación humana. 

Con todo mi amor y gratitud, a mi familia, a mis hermanos y, en especial, a Francisco 

Perea Mosquera, cuyo apoyo, ejemplo y cariño han sido un pilar fundamental en la 

realización de este proyecto doctoral. 

Que este esfuerzo sirva para fortalecer la fe, la educación y el desarrollo integral de 

nuestra gente, porque el Señor hace su obra donde parecía que no había nada, y yo 

luché desde mi infancia para llegar hasta aquí. 

Expreso también mi sincero agradecimiento a la Universidad Pedagógica Experimental 

Libertador – Instituto de Mejoramiento Profesional del Magisterio, por abrirme las puertas 

al saber y brindarme una formación de calidad. 

Agradezco de manera especial a mi tutora, Zully Del Carmen Parra de Colmenares, por 

su orientación sabia y generosa, así como a los honorables jurados por su tiempo, 

dedicación y valiosas observaciones que enriquecieron este trabajo. 

Asimismo, extiendo mi profundo agradecimiento a los informantes clave que 

participaron en esta investigación, por compartir con generosidad sus saberes, 

experiencias y vivencias. Su testimonio ha sido esencial para comprender el contexto y 

enriquecer el enfoque del presente estudio. 

Como enseñó San Juan Pablo II dentro de la Iglesia: 

“La educación debe responder a la vocación integral de la persona, promoviendo no solo 

el conocimiento, sino también la formación en valores, la fe y la dignidad humana, pues 

es en la Iglesia donde la educación encuentra su fundamento más profundo en la 

antropología cristiana.” 

Presbítero Dr. Cesar Augusto Perea Ibarguen 

 Doctor en Educación 

Universidad Pedagógica Experimental Libertador IMPM 

 



v 
 

 

INDICE GENERAL 
ACTA……………………………………………………………………………………………..ii 

DEDICATORIA………………………………………………………………………………….iii 

AGRADECIMIENTO……………………………………………………………………………iv 

INDICE GENERAL .......................................................................................................... v 

RESUMEN ......................................................................................................................xi 

ABSTRACT..……………………………………………………………………………………vii 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 1 

CAPÍTULO I .................................................................................................................... 3 

PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA .......................................................................... 3 

El Problema ..................................................................................................................... 3 

Objetivos de la Investigación ........................................................................................... 8 

Objetivo general. ................................................................................................... 8 

Objetivos específicos............................................................................................. 8 

Justificación e importancia .............................................................................................. 9 

CAPÍTULO II ................................................................................................................. 14 

MARCO REFERENCIAL............................................................................................ 14 

Investigaciones Previas ................................................................................................. 14 

Sustento teórico de la investigación .............................................................................. 22 

La Iglesia Católica como Maestra. ...................................................................... 22 

Fundamentos onto-históricos de la iglesia en la Educación ............................. 22 

Fundamento epistémico de la Iglesia en la educación. .................................... 33 

Formación de la persona humana desde la virtud. .......................................... 33 

Sentido de la alteridad. .................................................................................... 36 

El bien común .................................................................................................. 39 

Teoría que sustenta la pesquisa .................................................................................... 41 

Teoría humanista de Carl Rogers ....................................................................... 41 

Teoría Constructivista de Vigotsky ...................................................................... 42 

CAPÍTULO III ................................................................................................................ 45 

MARCO METODOLÓGICO ....................................................................................... 45 



vi 
 

Fundamentación epistémica del método fenomenológico ............................................. 45 

Contexto de la pesquisa ................................................................................................ 48 

Informantes Clave ......................................................................................................... 48 

Técnica de recolección de la información ..................................................................... 50 

Técnica y análisis de la información .............................................................................. 51 

          Criterios de validez de la investigación………………………………………………53 

CAPÍTULO IV ................................................................................................................ 59 

LOS HALLAZGOS ..................................................................................................... 59 

Interpretación y comprensión de los hallazgos ............................................................. 59 

Categoría 1: Naturaleza de la Iglesia Católica .............................................................. 61 

Subcategoría: Tarea de la Iglesia ........................................................................ 63 

Subcategoría: Sentido social de la Iglesia ........................................................... 68 

Subcategoría: Documentos orientadores de la tarea eclesial ............................. 75 

Categoría 2: Acción Pastoral ......................................................................................... 84 

Subcategoría: Orientacion epistemológica de la acción pastoral de la Iglesia 

Católica. .............................................................................................................. 86 

Subcategoría: Filosofía y praxis teológico-pastoral ............................................. 91 

Categoría 3: Iglesia y Educación ................................................................................... 96 

Subcategoría: Escuela e Iglesia: entes humanizantes ........................................ 99 

Subcategoría: La Iglesia en la historia de la educación latinoamericana .......... 105 

Subcategoría: Pedagogía evangelizadora. ........................................................ 112 

Categoría 4: Formación humana ................................................................................. 116 

Subcategoría: Educación moral ........................................................................ 117 

Subcategoría: Estrategias y recursos didácticos para la formación humana .... 121 

Subcategoría: Entornos educativos y eclesiales para la formación humana ..... 126 

Categoría 5: Finalidad de la Iglesia católica en la educación del Chocó ..................... 132 

Subcategoría: Teleología de la educación religiosa en el Chocó ...................... 134 

Subcategoría: Iglesia católica e influencia de las manifestaciones socioculturales

 .......................................................................................................................... 141 

Subcategoría: principios axiológicos de la formación humana en la Iglesia 

Chocoana .......................................................................................................... 148 

Comprensión del ejercicio sistemático de la información ............................................ 157 



vii 
 

CAPÍTULO V ............................................................................................................... 169 

SÍNTESIS INTERPRETATIVA ................................................................................. 169 

Preámbulo al sustento teórico ..................................................................................... 169 

Sobre la comprensión del fenómeno ........................................................................... 174 

Fundamentos filosóficos de la investigación ............................................................... 176 

Argumentación ontológica de la investigación ................................................... 178 

Argumentación epistemológica de la pesquisa ................................................. 182 

Argumentación axiológica del estudio ............................................................... 183 

Razón metodológica de la investigación ........................................................... 185 

CAPÍTULO VI .............................................................................................................. 187 

ARGUMENTACIÓN TEÓRICA DE LA INVESTIGACIÓN ........................................ 187 

Fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la iglesia católica en la 

educación y formación humana en las comunidades chocoanas ............................ 189 

Anclajes teóricos ......................................................................................................... 190 

Función educadora de la Iglesia Católica. ......................................................... 190 

La educación como ente humanizador .............................................................. 194 

Fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la iglesia católica en 

la educación y formación humana en las comunidades chocoanas .................. 199 

Fundamentos didácticos para la formación de la persona humana .................. 203 

Síntesis reflexiva ......................................................................................................... 217 

REFERENCIAS ........................................................................................................... 221 

ANEXOS 

            Anexo A. Validación de Instrumentos 

           

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



viii 
 

INDICE DE FIGURAS 
 

Figura Pp 
 

1. Educación catedralicia y surgimiento de Universidades 25 
2. Escuela, Familia e Iglesia 28 
3. Tipos de hombre, alma y virtud 35 
4. Tipos de alteridad 38 
5. Etapas del método fenomenológico 47 
6. Arquitectura del método fenomenológico según Martínez 52 
7. Atributos esenciales de la Iglesia 62 
8. Representación gráfica de la subcategoría: Tarea de la Iglesia 

de la Categoría Naturaleza de la Iglesia Católica 
 

67 
9. Derechos de la persona humana a la luz de Pacem in Terris 69 
10. Obras sociales de la Iglesia Católica 71 
11. Representación gráfica de la subcategoría: Sentido social de la 

Iglesia de la Categoría Naturaleza de la Iglesia Católica 
 

74 
12. Misioneros y organizaciones campesinas en el Chocó 79 
13. Representación gráfica de la subcategoría: Documentos 

orientadores de la Tarea Eclesial de la Categoría Naturaleza de 
la Iglesia Católica 

 
 

80 
14. Resumen de la Categoría Naturaleza de la Iglesia Católica de 

la Categoría modular Acción de la Iglesia Católica en la 
Educación 

 
 

82 
15. Acción pastoral y actividades pastorales desde la perspectiva 

del Colegio Inmaculada Concepción 
 

87 
16. Representación gráfica de la subcategoría: Disposición 

epistemológica de la acción pastoral de la Iglesia Católica de la 
Categoría Acción pastoral. 

 
 

89 
17. Representación gráfica de la subcategoría: Filosofía y praxis 

teológico-pastoral de la Categoría Acción pastoral. 
 

95 
18. Funciones de la educación y de la Iglesia en la formación 

humana 
 

100 
19. Representación gráfica de la subcategoría: Escuela e Iglesia: 

entes humanizantes de la Categoría Iglesia y Educación. 
 

104 
20. Aspectos de considerable empeño en los orígenes de la 

educación en Colombia 
 

109 
21. Primeras Universidad de América Latina 110 
22. Representación gráfica de la subcategoría: La Iglesia en la 

historia de la educación latinoamericana de la Categoría Iglesia 
y Educación. 

 
 

111 
23. Representación gráfica de la subcategoría: pedagogía 

evangelizadora de la Categoría Iglesia y Educación. 
 

114 
24. Elementos claves de la pedagogía evangelizadora 115 
25. Representación gráfica de la subcategoría: Educación moral, 

de la Categoría Formación humana. 
 

120 



ix 
 

26. Estrategias y recursos para la enseñanza-aprendizaje en la 
formación humana 

 
124 

27. Representación gráfica de la subcategoría: Estrategias y 
Recursos didácticos para la formación humana, de la Categoría 
Formación humana. 

 
 

125 
28. Representación gráfica de la subcategoría: Entornos 

educativos y eclesiales para la formación humana, de la 
Categoría Formación humana. 

 
 

130 
29. Comunidades indígenas que hacen vida en el Chocó 132 
30. Fines de la educación según la Ley 115 de 1994 135 
31. Representación gráfica de la subcategoría: Teleología de la 

educación religiosa en el Chocó, de la Categoría Finalidad de 
la Iglesia católica chocoana en la educación 

 
 

140 
32. Representación gráfica de la subcategoría: Iglesia católica e 

influencia de las manifestaciones socioculturales, de la 
Categoría Finalidad de la Iglesia católica chocoana en la 
educación. 

 
 
 

147 
33. Representación gráfica de la subcategoría: principios 

axiológicos en la formación humana, de la Categoría Finalidad 
de la Iglesia católica chocoana en la educación. 

 
 

153 
34. El amor como base axiológica desde la Escritura Sagrada 156 
35. Opciones pastorales orientadoras del trabajo realizado por la 

Pastoral Social 
 

161 
36. Fundamentos de la educación y la Iglesia en la formación del 

hombre 
 

170 
37. Rasgos axiológicos para el desarrollo integral de la persona 

humana 
 

185 
38. Términos con los que se puede entender la educación 197 
39. Dimensiones de la persona humana 201 
40. Aspectos singulares de la formación docente para la formación 

humana. 
 

208 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 
 

INDICE DE TABLAS 
 
Tablas Pp 

 
1. Informantes Clave………………………………………………….. 49 
2. Matriz categorial de la investigación……………………………... 61 
3. Función esencial de la Iglesia…………………………………….. 65 
4. Cartas encíclicas orientadoras de la tarea eclesial…………….. 
5. Fundamentos onto-epistemológicos de documentos 

eclesiológicos y pedagógicos 
 
 

76 
209 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



xi 
 

 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 
FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA 

IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS 
COMUNIDADES CHOCOANAS 

 
 

Autor: César A. Perea I. 
Tutor (a): Dra. Zully Parra 

Fecha:  abril de 2025 
 

RESUMEN 

La iglesia católica desde sus comienzos con la actividad kerigmática ha ido 
desempeñando una labor educativa, por lo cual no sólo se ha concentrado su labor 
pastoral, sino en atención a su rol de maestra. De ahí el objetivo del estudio, generar 
fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia Católica en la 
educación y formación humana en las comunidades chocoanas. Es importante la acción 
de la Iglesia desde las ciencias de la educación de manera que sus sustentos contribuyan 
a un trabajo cooperativo en la formación altruista de la persona humana con alto sentido 
social, a la luz del evangelio del amor y con un alto sentido ecuménico. Como ruta 
metodológica la investigación se enmarcó en el paradigma interpretativo, enfoque 
cualitativo, método fenomenológico, se empleó como técnica de recolección de la 
información el guion de preguntas semiestructuradas y la entrevista a profundidad, 
teniendo en cuenta que cada información suministrada, fue procesada sistemáticamente, 
categorizándola y contrastándola desde cada una de las categoría y subcategorías 
correspondientes y finalmente teorizando sobre el objeto estudiado, asimismo, la 
observación participante y la documentación, permitiendo la consolidación de datos 
significativos para el desarrollo de la investigación. Como conclusión, la investigación 
fortalece la formación integral desde una visión cristiana del ser humano permitiendo 
adoptar enfoques pedagógicos interculturales donde conviven diversas comunidades 
afrodescendientes, indígenas y mestizas; además de impulsar la capacitación y el 
acompañamiento continuo a los educadores católicos para que sean agentes efectivos 
de la educación integral y entre otras cosas, fomentar la cooperación con otras 
instituciones educativas y sociales con el objetivo de mejorar los recursos y la calidad 
educativa en las zonas rurales del Chocó. 
 
Descriptores: Iglesia católica, educación religiosa, formación humana, fundamento 
ontológico y fundamento epistemológico. 
 
 
 



xii 
 

 
BOLIVARIAN REPUBLIC OF VENEZUELA 

LIBERTADOR EXPERIMENTAL PEDAGOGICAL UNIVERSITY 
INSTITUTE FOR PROFESSIONAL IMPROVEMENT FOR TEACHERS 

DOCTORATE IN EDUCATIONAL SCIENCES 
 

ONTOLOGICAL AND EPISTEMOLOGICAL FOUNDATIONS OF THE ACTION OF 
THE CATHOLIC CHURCH IN EDUCATION AND HUMAN FORMATION IN CHOCÓ 

COMMUNITIES 
 

Author: César A. Perea I. 
Tutor: Dr. Zully Parra 

Date: April 2025 
 

ABSTRACT 
 

The Catholic Church since its beginnings with kerygmatic activity has been carrying out 
an educational work, which is why it has not only concentrated its pastoral work, but also 
in attention to its role as a teacher. Hence the objective of the study, to generate 
ontological and epistemological foundations of the action of the Catholic Church in 
education and human formation in Chocó communities. The Church's action from the 
sciences of education is important so that its supports contribute to cooperative work in 
the altruistic formation of the human person with a high social sense, in the light of the 
Gospel of love and with a high ecumenical sense. As a methodological route, the research 
was framed in the interpretative paradigm, qualitative approach, phenomenological 
method, the script of semi-structured questions and the in-depth interview were used as 
a technique for collecting information, taking into account that each information provided 
was systematically processed, categorized and contrasted from each of the 
corresponding categories and subcategories and finally theorizing about the object 
studied.  likewise, participant observation and documentation, allowing the consolidation 
of significant data for the development of research. In conclusion, the research 
strengthens integral formation from a Christian vision of the human being, allowing the 
adoption of intercultural pedagogical approaches where various Afro-descendant, 
indigenous and mestizo communities coexist; in addition to promoting the training and 
continuous accompaniment of Catholic educators so that they are effective agents of 
integral education and among other things, promoting cooperation with other educational 
and social institutions with the aim of improving resources and educational quality in the 
rural areas of Chocó. 
 
Descriptors: Catholic Church, religious education, human formation, ontological 
foundation and epistemological foundation. 
 



1 
 

INTRODUCCIÓN 

 
Id por todo el mundo y predicad el evangelio a toda criatura (Mc. 16, 15) 

encomienda devenida de Dios a través de su hijo para consolidar la Iglesia. Y esta tarea 

por largos siglos se ha sostenido, de generación en generación se ha ejecutado en cada 

rincón del ore, y hoy por hoy se ha trascendido la idea, es decir, ha ido consintiendo 

desde el medioevo la necesidad de enseñar a través de la catequesis los medios para 

vivir conforme a los designios de Dios en pro de la salvación. Y es arte de vivir bien, en 

correspondencia con las indicaciones que desde la Ley mosaica se tiene, hasta el 

mandamiento del amor, es una de las tareas que desde la educación religiosa se ha de 

cubrir, a los fines de enseñar la fe, enseñar a vivir bien y a tener un sentido social según 

las demandas del mundo. 

En este sentido, la Iglesia en congruencia con la filosofía educativa ha de buscar 

el desarrollo integral del individuo, un sujeto biopsicosocial establecido y con una alta 

vinculación con Dios a través de la oración y la práctica de los sacramentos, así como 

del trabajo cooperativo eclesial y en el contexto escolar. En otros términos, un sujeto más 

humano y caritativo, espiritual, autónomo. 

Pensar de esta manera y más desde las premisas de la iglesia y la educación y 

de la fe, contribuye con el mundo en un desarrollo gnoseológico, tecnológico y cívico. El 

desarrollo no ha de ser concebido desde lo material o económico, sino en promover en 

la humanidad el altruismo, la civilización del amor en una vida en comunidad desde el 

respeto, la dignidad humana y el bien común. 

La tradición social de la Iglesia, ha de iluminar la vida toda del creyente y del que 

no cree inclusive, desde la Luz del evangelio, para el primero a los fines de sostener una 

existencia en configuración con Cristo y en el segundo, discernir sobre el camino a seguir 

según los mandatos del Dios que es amor. La iglesia desde la escuela, ha de perfilar a 

un ser humano integral, no como teoría sino como decisión de vida para convivir en paz 

y armonía con el prójimo y con el todo, un llamado ecológico de la persona a vivir en 

sociedad. 

Como se expresa en Laudato si “el amor de Dios es revelado en la Creación y nos 

llega a través de la naturaleza [que] está llena de palabras de amor” (LS, 225), esto es 



2 
 

transferible en la vida social desde un orden espiritual, en otro sentido, desde el compartir 

social ordinario, alcanzar la salvación, la santidad, imitar a Cristo que pasó por el mundo 

haciendo el bien. 

Bajo esta premisa, el estudio se presenta en capítulos, desde los cuales en su 

primer capítulo se contiene la problemática del objeto de estudio, en su segundo capítulo 

se establece un soporte teórico que da fundamento a lo epistémico y ontológico de la 

formación humana que ha realizado la Iglesia Católica en las comunidades chocoanas, 

así como la teoría de entrada que ilumina el presente estudio y estudios relevantes que 

conforman un marco referencial de apoyo y fiabilidad en esta investigación. 

Posteriormente, un tercer capítulo que presenta la metodología que sustenta el estudio, 

donde se delimitan sus técnicas acordes al enfoque y método, respectivamente, bien 

para la recolección de la información, así como para su respectivo análisis, siendo éstos 

elementales para dar paso al Capítulo IV. 

Es así como se llega al momento esencial del estudio, donde se analiza la 

información que cada actor social brindó a la investigación, y que el investigador procesa, 

lee, estudia y ajusta a los efectos de dar pie a la matriz categorial por la que guía el 

análisis, contrastando luego cada nota informada entre los informantes, así como con 

aquellas fuentes referenciales que sirven para sustentar o discrepar de los aportes 

respectivos, dando paso a hallazgos y consecutivamente a los fundamentos fenoménicos 

de lo estudiado. De esto, se llega al Capítulo V, dando paso a la síntesis interpretativa 

donde se comprende el fenómeno y se sustenta filosóficamente la pesquisa. Finalmente 

se asume el Capítulo VI donde se tiene la argumentación teórica del estudio, 

concluyendo con la síntesis reflexiva donde se resaltan aspectos relevantes y 

significativos que contribuyen a la formación humana del individuo choacoano desde la 

acción eclesial y educativa.  

 

 

 

 

 

 



3 
 

CAPÍTULO I 

 

PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 

 

El Problema 

 

La educación, por historia siempre ha tenido delimitada su razón de ser, la 

formación del hombre como ciudadano, bien para la dirección de los pueblos o nación; 

bien para la guarda o defensa de quienes habitan en ella (Jaeger, 2006; Luzuriaga, 1967; 

Dilthey, 1957), como se encuentra escrita en la historia heroica de la antigua Grecia. En 

la historia medieval, la educación, aunque monástica, catedralicia o escolástica, pese al 

alto espíritu teológico y cristiano, ha acogido la noción de formación desde la 

esencialidad del espíritu cristiano del amor (Biblia Pastoral, 1974, 1 Jn. 4, 8; Jn. 15, 13), 

en principio desde la familia ya que:  

Los padres son los primeros responsables de la educación de sus hijos. 
Testimonian esta responsabilidad ante todo por la creación de un hogar, donde la 
ternura, el perdón, el respeto, la fidelidad y el servicio desinteresado son norma. 
La familia es un lugar apropiado para la educación de las virtudes. Esta requiere 
el aprendizaje de la abnegación, de un sano juicio, del dominio de sí, condiciones 
de toda libertad verdadera. Los padres han de enseñar a los hijos a subordinar las 
dimensiones “materiales e instintivas a las interiores y espirituales”. Es una grave 
responsabilidad para los padres dar buenos ejemplos a sus hijos. Sabiendo 
reconocer ante sus hijos sus propios defectos, se hacen más aptos para guiarlos 
y corregirlos (Opus Dei, Catecismo de la Iglesia Católica, 2018, § 2223). 

 
Y aun cuando la familia tiene una responsabilidad en la educación de los hijos, no 

se escatima el deber de la Iglesia en la formación de los padres que deviene de todo el 

proceso educativo que se imparte, pues así como Padre y Madre con el ejemplo, la 

palabra e incluso con la reprensión oportuna y cuerda forman a los hijos, la escuela ha 

de formar integralmente a los ciudadanos entre estos aspectos formativos está el de 

formar potencialmente al papá y a la mamá, en términos de Hubert citado por Luzuriaga 

(1967) una educación: “orientada hacia un fin que consiste en la preparación para la vida” 

(p. 46). 

En términos de Jaeger (2006) consiste en: "... asegurarnos de su auténtico sentido 

y de su valor originario (...) una estructura original a la de los griegos" (p. 7), a la de 

aquellos auténticos que obedecían al carácter natural de lo cívico, un ser social 



4 
 

(Aristóteles, 2006; Jaeger, 2006) que por vía dialógica como medio conservacionista de 

la razón política del hombre, permite interacción, intercambio de ideas constructivas de 

una sociedad, que en correspondencia con la teleología clásica de la educación, ha de 

consistir en la virtud, para los griegos en la honestidad, la justicia y la verdad; 

teológicamente en el mandamiento del amor, pues Dios es amor, y en consecuencia es 

justo y fiel (Biblia Pastoral, 1974, 3, 18-21; Opus Dei, 2018). 

En tal sentido, histórica y culturalmente, la educación ha atinado en su fin y la 

Iglesia Católica (IC) ha comulgado fehacientemente a este precepto finalista, pues desde 

las premisas de la Fe, la Esperanza y el Amor, teologalmente ha perseguido que la 

humanidad fiel y creyente, como la no creyente, se configuren en Cristo Jesús para una 

vida sana en común unión. 

La Iglesia Católica además de ser Madre que orienta y alienta, en su otro perfil 

como Maestra es la entidad que desde su quehacer evangelizador y pastoral construye 

una sociedad en la paz y que trascendiendo el radio ordinario de acción pastoral e 

imbricada con la acción educativa, atiende cada realidad social y humana sin afectar la 

prosecución de los procesos de enseñanza - aprendizaje, sino todo lo contrario, de 

manera transversal ir orientando a los actores educativos (escuela, familia y sociedad), 

a vivir una existencia en el marco de la paz y la sana convivencia, con la esperanza de 

una transformación de la sociedad. 

En este orden de ideas, la Conferencia Episcopal de Colombia (2017), desde el 

año 1992 expone unas directrices de orden pastoral en materia de Educación Religiosa 

Escolar (ERE) con las que se originaron algunas estrategias, herramientas y métodos 

para llevar a cabo la enseñanza de lo que se comprende en algunos como doctrina 

católica, que en sí, ha de consistir en educación religiosa, pues más allá del marco 

dogmático o catequético colonial, por ejemplo, la mirada ha de estar dirigida en la 

consolidación de un sujeto con valores cristianos. No es un secreto que la promoción y 

difusión de la enseñanza religiosa desde la perspectiva católica, es conducente a que 

otras manifestaciones religiosas o credos generen posiciones firmes en que exijan 

respeto en aquellas personas con otras confesiones de fe, a lo que Castrillón (2011) 

manifiesta que: 



5 
 

El grupo progresista también ha reflejado su aporte en el campo de la educación 
religiosa escolar, la concienciación del respeto por la libertad religiosa en un país 
pluralista, la necesidad de repensar lo religioso dentro de dicha pluralidad, el 
cambio de contenidos memorísticos a contenidos. analíticos y reflexivos sobre la 
realidad humana, el papel social de las comunidades y grupos eclesiales (p. 68). 

 
Esta contribución deja claramente expresado, que más allá del arraigo histórico - 

cultural que sostiene la iglesia y los pueblos de América Latina con una promoción de la 

educación y su práctica orientada y auspiciada por la Iglesia Católica; garantizar una vez 

más su rol magisterial, más que dogmática, axiológica, inclusive desde un espíritu 

ecuménico que afinadamente brinden una enseñanza en valores éticos, morales, 

sociales, culturales e incluso religiosos bajo el carisma de Cristo Jesús, con el fin de forjar 

y formar espíritus humanos con auténtico sentido social o comunitario. 

Ciertamente la Iglesia Católica, no sólo por historia, sino en acción, lleva la 

delantera ya que su estructura que trasciende lo parroquial, define otras aristas 

pastorales donde lo educativo se cita. De ahí, que la Conferencia Episcopal de Colombia 

(2017) presente orientaciones rectorales y contenido para los programas de ERE, a lo 

que expone: 

 

La Comisión Episcopal de Educación y Culturas y con ella, el Departamento de 
Educación y Culturas, por la acción del Espíritu de Cristo, reconocen en el 
complejo contexto educativo y social, la necesidad de acercar, por medio de un 
dialogo respetuoso y fecundo, a las diversas culturas que hoy confluyen en un 
mundo globalizado y que hacen presencia en el microcosmos del aula de clase en 
la escuela (p. 3). 

 

Cabe destacar, que la Iglesia Católica en pro de promover y sostener una 

formación, sin duda alguna religiosa, pero en miras a la formación humana, y ante 

aquellas quejas por parte de otras manifestaciones de fe o credos, invita a estas 

organizaciones a sumar esfuerzos a favor de la enseñanza y formación integral del 

hombre y la mujer actual, hacer a un sujeto hábil de fe y en principios éticos y morales, 

temeroso de Dios y respetuoso de las normas civiles, capaz de continuar la tarea 

edificadora de una sociedad justa y en paz. 

Cuando el ser humano enfrenta una situación de salud acude al médico para 

atender el malestar, darle tratamiento y alcanzar nuevamente la salud; en la vida 



6 
 

espiritual, cuando el creyente enfrenta una situación polémica en su vida de fe, al estar 

incurso en pecado o aspirar una asistencia divina, acude al médico espiritual quien es el 

sacerdote que brinda orientaciones y acompañamientos espirituales para alcanzar un 

estado de gracia en pro de su salvación; y de igual modo, es la escuela y en ésta el 

maestro, que más allá de la enseñanza de un teorema, de una lectura o de un relato 

histórico, coadyuva al individuo a formarse integralmente para la vida y de ahí que 

Nietzsche (2000) delimite al que enseña como "... médico de la cultura" (p 14), una 

apreciación elevada del docente además de considerarlo altruista.  

En consecuencia, el maestro bajo el estándar religioso o en cooperación y 

colaboración con la Iglesia Católica u otras manifestaciones de fe, pueden ser artífices 

de un tipo de hombre distinto, pues su sentido y perspectiva social le conlleva a concebir 

al prójimo, así como al todo, como una obra de Dios.  

No cabe duda, que la Iglesia Católica ha enfrentado diversos fenómenos sociales 

que pretenden denominarlos culturales, pero que atentan o afectan el desarrollo social 

desde el respeto. Uno de ellos, el aborto, donde sus prédicas y documentos han 

promovido el respeto a la vida como un derecho humano y fundamental. Sólo Dios 

dispone de la vida humana, no el hombre; y no puede existir una conciencia altruista de 

la vida del otro, si no se tiene determinado un cuadro de valores humanos, sociales y 

religiosos (Bascapé y Madoi, 2014).  

No hay cabida para discurrir sobre qué religión o movimiento con fin religioso debe 

ser y estar en el medio educativo y participar en los procesos formativos o de enseñanza 

- aprendizaje; se trata de construir objetivos que contribuyan a la práctica de una 

enseñanza axiológica constructiva y significativa en el orden social, familiar, eclesial, 

escolar, en definitiva, en el todo donde el hombre es protagonista.  

No obstante, es importante conocer qué papel ha ido desempeñando realmente 

la Iglesia en la formación humana de sus fieles y no fieles; qué radio de acción ha tenido 

o tiene socioeducativamente que favorezca a las comunidades desde su multidiversidad, 

un cuadro de axiologías aplicadas más allá de la Iglesia y de la escuela. Es decir, si hay 

eco o no en la familia, en las empresas, en la vida política o en otros contextos donde el 

ser humano participa. 



7 
 

Particularmente, en el Chocó, Colombia, la Iglesia Católica, bajo la guía episcopal 

de la Diócesis de Quibdó quien hasta el año 2022 estuvo bajo la guía Pastoral de Mons. 

Juan Carlos Barreto+, actual Obispo de Soacha, esta Comunidad eclesial ha jugado un 

rol fundamental en la educación del pueblo y sus diversas comunidades. Se estima así, 

por las diversas creaciones que a lo largo de la historia se cuenta, principalmente creando 

colegios en el Baudó (Catrú), así como el Seminario San Pío X ubicado en Istmina, la 

Normal Nuestra señora de las Mercedes de Istmina Chocó, el bachillerato agropecuario 

en Istmina, el colegio Francisco Eutimio Múnera en el municipio del Medio San Juan; el 

Instituto femenino Integrado (IFI) y el colegio Claretiano de Quibdó. En la actualidad 

algunas de estas instituciones están lideradas por seglares, incluyendo la fundación 

universitaria Claretiana (FUCLA). 

Esta radiografía eclesial en el Chocó, evidencia una Iglesia católica que apuesta 

por la educación del pueblo, muestra de ello estas instituciones precitadas ¿pero es 

suficiente? Más allá de la materialización de la educación, es importante conocer en qué 

han contribuido estas instituciones en el tipo de hombre del Chocó, habrá una marcada 

evolución que diferencia específicamente al tipo de hombre antaño, ahora más 

fortalecido axiológica y humanamente, con sentido social y altruista; o todo lo contrario, 

pues tratándose de una comunidad conformada por hombres y mujeres  indígenas, así 

como afrodescendientes, más allá de la cristianización histórica, aún continúan inmersos 

en ese debate sociocultural de autoconciencia o aceptación, que conlleva a conocer qué 

rol realmente está cumpliendo la Iglesia.  

Cabe destacar que el Chocó, uno de los treinta y dos Departamentos del Estado 

colombiano, es una población que está ubicada al noroeste del País limitando por el norte 

con la República de Panamá, al sur con el Valle del Cauca, por el este con Antioquia y 

Risaralda, y por el oeste con el Océano Pacífico. Éste, es uno de los Departamentos que 

cuenta con una riqueza poblacional dado al alto número de habitantes afrocolombianos, 

así como de comunidades indígenas, además de población blanca o mestiza. Para 

comienzos de la segunda década del siglo XXI, según estadísticas, las comunidades del 

Chocó están representada por un 82,1% de población afrodescendiente, así como un 

12,7% de población indígena (Emberá y Wounaan) y un 5,2% de población blanca o 

mestiza (Departamento Administrativo Nacional de Estadística, DANE, 2011). 



8 
 

Esta población colombiana, en correlación con el objeto de estudio, demarca una 

interesante reflexión sobre el rol que ha desempeñado y desempeña la Iglesia. 

Redundantemente y más allá de la evangelización y la catequesis, así como la fundación 

protagónica de instituciones educativas, resulta interesante conocer de qué manera la 

Iglesia vincula la fe con la educación occidental en medio de estas comunidades afro e 

indígenas, ricas desde sus manifestaciones culturales, sociales, creencias, entre otras; 

expresiones existenciales con las que la IC ha ido comulgando a los efectos de ganar 

espacios donde su rol espiritual y pastoral confluyen de manera trascendente con los 

medios educativos y consolidar en estas poblaciones un marco axiológico para la 

convivencia, la solidaridad, el amor, la justicia, la paz, entre otros aspectos. 

En este sentido, el investigador formula un marco de interrogantes que finalmente 

serán conducentes a los objetivos de la pesquisa, elementos estos que orientarán los 

surcos del investigador en el momento sistemático de la misma. En tal sentido: ¿Cuáles 

son los fundamentos onto-epistémicos de la acción de la IC en la educación y formación 

humana en las comunidades chocoanas? ¿Cuál es el rol ideal de la IC en las 

comunidades? ¿Qué rol está desempeñando en la realidad la Iglesia particular de Quibdó 

en materia educativa, en pro de la formación humana de los habitantes del Chocó? ¿Es 

posible un marco de sustentos ontológicos y epistémicos que delimiten el accionar de la 

IC en la formación humana de los habitantes del Chocó desde los procesos de 

enseñanza-aprendizaje?  

 

Objetivos de la Investigación 

 
Objetivo general 

 

Generar fundamentos ontológicos y epistemológico de la acción de la Iglesia 

católica en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas. 

 
Objetivos específicos 

 

Comprender desde una perspectiva ontológica y epistemológica, el rol que 

históricamente ha desempeñado la Iglesia Católica en las comunidades chocoanas 



9 
 

. 

Analizar a partir de fundamentos ontológicos y epistemológicos, el rol que 

desempeña la Iglesia Particular de Quibdó en materia educativa en pro de la formación 

humana en las comunidades chocoanas.  

Construir un marco onto-epistemológico que determine el accionar de la Iglesia 

católica en la formación de la persona humana en el Chocó.  

 

Justificación e importancia 

 

Como se indica en el problema de la presente investigación, desde los comienzos 

de la educación su principal norte ha sido la formación de la virtud en los individuos, hoy 

denominados valores, con el propósito de hacer al ser, un ciudadano hábil y óptimo para 

la convivencia social. La vía por la que se aspira llegar para forjar en el ser humano dicha 

consciencia de convivencia, es a través de la educación, ya que ella desde sus 

herramientas, contribuye a la formación de ciudadanos competentes y comprometidos 

con el todo social. Y en este sentido, la escuela reafirma la formación ciudadana desde 

una labor inter y transdisciplinaria, cooperativa, donde la IC es una de las Instituciones 

que se suma empática y comprometidamente a hacer en el ser humano un sujeto con 

ese perfil anhelado del ideal. 

Indudablemente, no hay cabida para la discriminación, cada vez más debe irse 

tras la idea y la praxis de la inclusión, que no es otra cosa que la aceptación del otro tal 

y como es y desde luego, seguir la ruta de una formación humana de alto valor. Más aún 

cuando la IC desde la premisa de “Dios es amor” (Biblia,1 Jn. 4,8) y el  mandato cristiano 

de: “Ámense los unos a los otros como Yo les he amado” (Biblia, Jn. 13, 34), es un 

manifiesto de convivencia en fraternidad o sororidad donde no hay cabida para la 

discriminación; todo lo contrario, que pese a las diferencias que suelen existir producto 

de nuestra complejidad, incluso desde el pensar (Ugas, 2006), se comprende la 

existencia de la diversidad sociocultural, así como de las diferencias de credo, ideologías, 

entre otros, donde los valores de tolerancia, solidaridad, libertad, igualdad y pluralismo, 

configuran al ser humano como un ente social. 



10 
 

De ahí la importancia de repensar la Iglesia desde su perfil de Maestra, al igual 

que ejercitar la intuición acerca de la imbricación que ha de sostener la educación con la 

sociedad reconociendo que dentro de ésta, la IC juega un papel protagónico, desde lo 

social, lo político y religioso, superando toda faceta histórica y dogmática, asumiendo la 

tarea de contribuir con el todo (mundo) desde la parte (localidad) hacer un tipo de hombre 

humano demasiado humano. 

De igual modo, resulta importante destacar que esta perspectiva formativa de la 

persona humana apunta esencialmente a que el sujeto se conozca a sí mismo 

(Copleston, 2003) en toda su amplitud o estado consciente como individuo; además, de 

la noción de su ser persona con sentido social, al tenor de lo expresado por las Naciones 

Unidas (ONU, 1948) en la  Declaración Universal de los Derechos Humanos, cuando 

expone que el individuo está en: “…el derecho al pleno desarrollo de la personalidad  

humana” (Art. 26) y en efecto, éste es un rol de la educación, contribuir con el sujeto en 

el descubrimiento de su yo y en la consolidación de su personalidad (Altarejos, 2006). 

No hay duda del afán de conocer por parte del ser humano, no en vano construye sus 

interrogantes presididos por sus porqués (Heidegger, 1953) y más aún cuando se trata 

de su ser en sí, en otros términos, de su personalidad.  

Para ello, hay tres interrogantes que, además, demarcan tres estadios 

interesantes y que dan importancia el estudio. Puntualmente, el ser humano cuestiona 

¿Qué debo saber? Un estadio metafísico donde todo sujeto busca respuesta de sí y del 

todo que le circunda, por naturaleza desea saber (Aristóteles, 2006), aspira trascender 

el terreno de lo aparente; la segunda cuestión ¿Qué debo hacer? el estadio  psicológico 

que implica el modo de obrar en el marco social donde su estatus emocional ha de tender 

a estar en congruencia con los imperativos que regulan el contexto, la conciencia moral 

en otros términos y su práctica en el orden social; y finalmente ¿Qué me está permitido 

esperar? el estadio teológico, pues anida en el sujeto la esperanza y la confianza en un 

algo al que le atribuye supremacía (Kant, 2005), no es cuestión abierta a cualquier 

religión, pero sí una concreción que se asume por vía de la norma moral a la par con los 

principios por vía inteligible donde el sujeto se puede cuestionar si obra de tal manera 

bien o mal, esa máxima como acción se corresponde en bondad finalmente. 



11 
 

La suscrita investigación es importante ya que la mueve la persona humana. 

Desde el principio se ha destacado la necesidad de su formación humana para una vida 

plenamente social a la luz del Maestro Jesús. En este sentido, se concibe la idea de una 

persona humana que tiene el pleno derecho de ser en coordinación dialógica con su par 

existencial, así como con el todo que le rodea. Por ello es imperativo: 

… educar a la persona hacia la apertura a la convivencia. Hay relaciones, que por 
existencia de otros vienen impuestas sea en diferentes campos: familiar, social, 
en el trabajo, en la vida económica, en el estudio, en la vida política (García, 1988, 
p. 35). 

 
En consecuencia, no hay duda alguna en la necesidad de continuar en la atención 

del individuo desde la educación y repensar a ésta desde las diversas disciplinas y 

entidades que contribuyan en esfuerzo y en pensamientos a hacer del hombre un ser 

acorde a su naturaleza original. Pero acá se juega un papel importantísimo, más allá de 

brindar atención y repensar al sujeto y a la educación, así como a la IC en su rol formativo, 

es partir del rol que desempeña el humano que enseña como el humano líder religioso, 

pues estos son ante aquellos que se forman, un testimonio de vida, un ente humano 

ejemplar.  

Es valioso el papel de ayudar al prójimo, de cubrir la obra de misericordia de 

enseñar al que no sabe, tal como se manifiesta en distintos episodios de la Biblia, por 

ello, es importante una educación individualizada desde la escuela con el apoyo eclesial 

en el intento de desarrollar en el sujeto la capacidad de hacer efectivo su libre albedrío 

en la vida comunitaria. Este orden de importancias de la presente pesquisa, conduce a 

concebir un marco de justificaciones que fijan el curso, tesis y esencia de la investigación, 

porque no se escatima que busca fundamentos epistémicos y ontológicos, lo que 

conduce al investigador a considerar un terreno de soporte desde lo educativo, lo 

teológico, teleológico, antropológico, ético, sociológico y metodológico, respectivamente. 

En cuanto al fundamento educativo, la investigación trae consigo la necesidad de 

comprender una vez más la razón de ser del hecho educativo, desde la mirada originaria 

y no bajo las perspectivas postmodernas (Jaeger, 2006), es decir, desde la noción del 

que enseña como maestro y no desde la imagen del profesor o pseudofilósofo 

(Nietzsche, 2000), en otro orden de ideas, se concibe desde la imagen del docente libre 

de ideologías que con su testimonio de vida forja a su alumno desde y para la libertad, 



12 
 

formándose no para la escuela sino para la vida, respirando el auténtico aire de la virtud 

y no la atmósfera académica de lo aparente y del impresionismo. 

Teológicamente, la IC ha ejercido histórica y socialmente una labor educativa, 

aunque su referente sea el kerigmático (evangelización) y en otras actividades la 

catequética, en ambas llevan consigo la prédica desde una exégesis (hermenéutica) 

bíblica bajo estándares de moralidad y buenas costumbres, es decir, con rigor axiológico 

y humanístico, lo que se comprende como “munus docendi” en el Magisterio de la Iglesia 

cuya función consiste en enseñar con autoridad el mandato de Cristo, de ahí el papel de 

los Obispos u Ordinarios de lugar como sucesores de los apóstoles en la tarea de 

enseñar, ya que: “Los obispos son doctores auténticos dotados de la autoridad de Cristo” 

(Lumen Gentium, 1965, p.25) compartida e impartida por autoridad a los Presbíteros en 

cada comunidad parroquial donde se ejerce la función docente de la Iglesia a los fieles 

en nombre de Jesucristo (Dei Verbum, 8-10). 

Por otra parte, se justifica teleológicamente dado que la presente investigación se 

concibe en correlación con la esencia de la educación hacia su fin, la formación del sujeto 

desde la virtud. No cabe duda que el objeto de estudio persigue la formación humana y 

en vista a la finalidad de la educación y las virtudes teologales, así como las cardinales 

(Iglesia Católica, 1999, §1805 - §1829), contribuyen a hacer un ser humano íntegro 

socialmente ya que: “La virtud es una disposición habitual y firme a hacer el bien. Permite 

a la persona no sólo realizar actos buenos, sino dar lo mejor de sí misma” (Iglesia 

Católica, 1999, §1803). 

Asimismo, desde una perspectiva antropológica y sociológica, la investigación 

repunta hacia la consolidación de un ser humano consecuente con los arraigos 

socioculturales que hacen vida en la región que sirve de contexto del objeto-estudio, pues 

el marco de diferencias raciales, étnicas, de creencias, ideologías, entre otras, no dirime 

el papel de la Iglesia Católica en la formación humana. 

Metodológicamente, la presente investigación se justifica desde el paradigma 

interpretativo, enfoque cualitativo, método fenomenológico, donde se toman como 

referente las manifestaciones de vida de un grupo de informantes que hacen vida en el 

contexto objeto de estudio y trascendiendo su plano conciencial de la realidad en 

imbricación con la conciencia eidética existente, permitieron en conjunto con los 



13 
 

fundamentos teóricos, consolidar hallazgos significativos que son constructores del 

sustento epistemológico y ontológico que delimitan el accionar de la IC en la formación 

humana de los habitantes del Chocó desde los procesos de enseñanza aprendizaje. 

Finalmente, la presente investigación se suscribe en la Línea de Investigación 

Pedagógica, adscrita al Núcleo de Investigación Georgina Calderón de la Universidad 

Pedagógica Experimental Libertador, en su Instituto de Mejoramiento Profesional para el 

Magisterio, Núcleo Táchira, en Venezuela. 



14 
 

CAPÍTULO II 

 

MARCO REFERENCIAL 

 

Investigaciones Previas 

 

En este momento de la investigación, denominado también Estado del Arte, 

antes de consolidar el marco teórico referencial de la pesquisa, se requiere sustentar 

con investigaciones previas en correlación con las unidades de análisis que 

constituyen la intención de la indagación, resaltando de éstas, su título, universidad 

de origen, razón de la investigación, objetivo(s), metodología, técnica, resultados y 

conclusiones, destacando además su vinculación nacional e/o internacional 

(Hernández, Fernández & Baptista, 2014).  

En lo internacional, Sánchez-Contreras (2024), en su investigación intitulada: 

“Formación holística religiosa desde el cultivo de la inteligencia espiritual: hacia una 

pedagogía de la interioridad”, presentado para optar al grado de doctor en ciencias de 

la educación, socializada en la Universidad Pedagógica Experimental Libertador 

(UPEL), tuvo como objetivo “Generar un constructo acerca de la formación holística 

religiosa desde el cultivo de la inteligencia espiritual: hacia una pedagogía de la 

interioridad” reconociendo que la espiritualidad no es solo una dimensión más del ser 

humano, sino un aspecto que unifica y da sentido a la existencia a cada una de las 

experiencias. 

En cuanto a lo metodológico, la investigación se orientó bajo el paradigma 

introspectivo-vivencial empleando el método fenomenográfico. Como técnicas de 

recolección de información se empleó la entrevista haciendo uso del guion de 

entrevista con preguntas semiestructuradas aplicadas a docentes y estudiantes 

(seminaristas) del Instituto Universitario Eclesiástico “Santo Tomás de Aquino”. La 

investigación concluye bajo la denominación “verdades provisionales”, que la 

pedagogía de la interioridad se presenta como un enfoque educativo que invita a los 

estudiantes, especialmente en contextos de formación religiosa, a un proceso 

profundo de introspección, reflexión y discernimiento; así como al desarrollo de la 



15 
 

capacidad humana como un acto consciente y reflexivo, que no solo es un proceso 

cognitivo, sino también una actividad profundamente introspectiva y contemplativo. 

Este antecedente se considera pertinente porque contribuye con el desarrollo 

de unos de los objetivos del estudio referido a comprender desde una perspectiva 

ontológica y epistemológica, el rol que históricamente ha desempeñado la Iglesia 

Católica en las comunidades chocoanas, al tener en cuenta la importancia del plano 

espiritual en la formacion del hombre que es uno de los propósitos de la Iglesia 

Católica como maestra, de alli que sirvió de base para el desarrollo de las referencias 

teóricas que constituyeron la investigación. 

Además, se presenta la tesis doctoral de Fuenmayor (2024), realizada en la 

Universidad Pedagógica Experimental Libertador, conjuntamente con el Instituto 

Pedagógico Rafael Escobar Lara, titulada “Hermeneusis andragógica en clave 

ecuménica para la integridad en la formación del ser”, a fin de lo cual se escogió 

escenario para el estudio el centro diocesano de formación teológica pastoral San 

Justino de la Diócesis de Maracay.  Para desarrollar dicha propuesta investigativa, en 

un primer momento se planteó como eje teleológico general generar un cuerpo teórico 

de la discursividad ecuménica desde la experiencia andragógica, a través de la 

cosmovisión del facilitador y el participante. La investigación presentó como 

sustentación de base como ejes específicos: a. Interpretar la experiencia andragógica 

en clave ecuménica para la formación del ser.  b. Develar la experiencia ontológica en 

clave ecuménica para la formación del ser. c. Contrastar la relación intersubjetiva entre 

el aprendiente y el dicente en clave ecuménica en la formación del ser.  

Un segundo momento, establece el abordaje andragógico, la inteligencia 

espiritual, el ecumenismo y la teología, así como el fundamento legal, con los cuales 

se sustentó la investigación. El tercer momento, se propuso desarrollar un método 

investigativo bajo la ruta del paradigma cualitativo, desde el método hermenéutico-

fenomenológico. Como abordaje para la recolección de información se utilizó la 

entrevista semiestructurada y la observación participante, para luego realizar la 

contextualización  con su respectiva categorización y triangulación de la información  

obtenida la  cual  fue analizada de manera  cualificada  e  interpretada,  en  la búsqueda 

de la aproximación a la generación teórica de nuevos significados enmarcados en  el  



16 
 

cuarto  momento  cuando  se  dio a  conocer  los  resultados  de  los hallazgos  desde  

la perspectiva de los informantes, finalmente, en la ruta del quinto momento con el 

abordaje naturalista  cualitativa  acompasando  la  pesquisa  con la perspectiva  de  la 

fenomenología hermenéutica con aportes significativos.  

La autora concluye en que se promueve el desarrollo personal y profesional, 

mediante el liderazgo ético, por ello, la formación teológica, puede cultivar líderes 

éticos capaces de tomar decisiones difíciles y de inspirar a otros.  Se resalta el diálogo 

y la reflexión crítica como habilidades fundamentales tanto en la vida personal como 

profesional, y la teología ofrece herramientas para desarrollarlas.   

Por tanto, se considera este estudio al asumirse pertinente en relación a la 

importancia de la formación continua esencial para el crecimiento personal y espiritual 

y el estudio de la teología en San Justino ofrece un marco para este desarrollo, 

teniendo en cuenta, además, que el ser un líder en la comunidad que demuestra con 

su comportamiento ético, una adecuada acción, permite que los seguidores, lo sigan 

e imitan y esto coadyuve a una formación cristiana ideal, que es lo que se analiza. 

Entre otros, Aranguren-Díaz (2024) presenta ante la Universidad Pedagógica 

Experimental Libertador, la tesis doctoral intitulada “Pedagogía de la interioridad, la 

espiritualidad ignaciana y los procesos de reconciliación en la vida y misión de la 

Compañía de Jesús”, estudio que tuvo por propósito “Generar una aproximación 

teórica acerca de las vinculaciones entre la Pedagogía de la Interioridad, la 

Espiritualidad Ignaciana y los Procesos de Reconciliación en la vida y misión de la 

Compañía de Jesús”. Para el investigador, la pedagogía de la interioridad, la 

espiritualidad ignaciana, así como la reconciliación, son disciplinas ricas y que 

enriquecen algunas otras ciencias. La investigación, crea un nuevo conocimiento en 

aras de seguir fomentando la formación profunda del ser humano. 

En cuanto a lo metodológico, la investigación se enmarcó dentro del paradigma 

interpretativo, enfoque cualitativo, método fenomenológico. Como técnica de 

recolección de la información se empleó la entrevista y se asumió la disquisición y 

hermenéutica como técnica de análisis de la información recabada. Como contexto 

sirvió la práctica social y educativa de la Compañía de Jesús. Se entrevistaron ocho 

(8) informantes clave. La investigación concluye indicando el humanismo ignaciano 



17 
 

como constitución del sujeto transformador de los procesos personales, comunitarios 

y sociales de reconciliación, así como el reconocimiento de la alteridad y de la otredad 

mediante una mistagogía propia y desde las vivencias de las relaciones justas que 

habrá que discernir en medio de las experiencias disruptivas y divergentes que se 

suscitarán a lo largo de su vida en sociedad. 

Se destaca que este antecedente antes citado, sirvió de fundamento teórico 

como estado del arte, para tomar la decisión de desarrollar el estudio presente y poder 

analizar a partir de fundamentos ontológicos y epistemológicos, el rol que desempeña 

la Iglesia de Quibdó en materia educativa en pro de la formación humana en las 

comunidades chocoanas.  

Asimismo, Villagra-Barrios (2021), presenta en la Universidad José Carlos 

Mariátegui, de Perú, una investigación intitulada: “La Formación Humanística y la 

Responsabilidad Social del Estudiante Universitario de la Macro región sur del Perú” 

con el propósito de: esclarecer la relación entre la formación humana y la 

responsabilidad social de los estudiantes universitarios de esa región. 

Metodológicamente, la investigación se enmarca en el paradigma positivista, enfoque 

cuantitativo, de tipo básico y correlacional, no experimental y transversal, aplicada a 

una muestra de 482 egresados de las escuelas profesionales de las Universidades de 

la Macro región Sur, a través de un cuestionario que empleó como instrumento de 

recolección de datos. 

Para el procesamiento de los datos el investigador se apoyó en el software de 

análisis de datos cuantitativos SPSS versión 23 en los que utilizó una estadística a 

través de tablas cruzadas de distribución de frecuencia comparando resultados de las 

bases teóricas y fundamentos teóricos de la investigación con los obtenidos en el 

estudio empleando tres opciones de respuestas: adecuada, poco adecuada e 

inadecuada.  

La investigación concluye indicando que los estudiantes universitarios de esa 

región, no poseen una formación humanística adecuada, por lo que la universidad no 

desarrolla tarea educativa fortaleciendo la incorporación y cumplimiento de la 

responsabilidad social universitaria; teniendo en cuenta que su responsabilidad social 

es regular, indicando que la responsabilidad social universitaria, es cuando las 



18 
 

universidades brindan formación humanística; sin embargo, a la fecha no logra que 

ellos cuando egresen, tengan un compromiso social con su entorno, cuando ejerzan 

su profesión. 

Se tiene en cuenta este antecedente porque sirve de base para afirmar la 

necesidad de contar con una adecuada formación desde lo humano para poder servir 

a los demas y contribuir con el desarrollo de las comunidades en cuanto a los 

principios cristianos que es lo que desarrolla la Iglesia católica en su proposito de 

formar al hombre entendiéndose desde lo ontológico y epistemologico. 

Se menciona además, a Bautista (2020) en su investigación titulada: “Influencia 

de la religión católica en la formación de valores morales de los estudiantes de quinto 

grado de secundaria del Colegio San Francisco de Asís de Cayma, Arequipa, 2019”, 

presentada ante la Facultad de Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional 

de San Agustín, de Arequipa, Perú, tuvo como objetivo general determinar la influencia 

de la religión católica en la formación de valores morales específicamente de respeto, 

fraternidad, responsabilidad y honestidad en los estudiantes del quinto grado de 

secundaria, del Colegio “San Francisco de Asís” de Cayma, Arequipa 2019, dado que 

en el Perú, la religión oficial es la católica con la misión de enseñar la educación 

religiosa de acuerdo a sus principios y axiología en las instituciones educativas 

públicas, así como en la mayoría de las instituciones educativas particulares de todo 

el país. 

Se relaciona con la presente investigación desde la hipótesis de investigación 

donde se afirma que la religión católica influye en la formación de los valores morales 

en los estudiantes del quinto grado de secundaria del Colegio San Francisco de Asís 

de Cayma, Arequipa 2019. Se concluye indicando que hay una correlación significativa 

entre la variable dependiente con la variable independiente. 

De igual modo, Perilla-Ramírez (2019) presenta en la Universidad de Baja 

California, la tesis doctoral intitulada “La educación religiosa como espacio de 

formación de gestores de paz en el posconflicto colombiano" con el objetivo de 

desarrollar valores universales promotores de paz en un municipio azotado por el 

conflicto armado en Colombia. El estudio analiza la manera como la inteligencia 

espiritual desarrollada a través de la Educación Religiosa Escolar –ERE- que se 



19 
 

imparte a estudiantes de grado undécimo, contribuye a la prevención de la violencia 

en tiempos de posconflicto. 

En cuanto a lo metodológico, la investigación se enmarca en el método mixto, 

empleando técnicas apropiadas a las realidades epistemológicas, es cuantitativa y 

cualitativa, con un estudio de tipo experimental y de control, en una población 

constituida por 4 docentes y 240 estudiantes del grado undécimo en las instituciones 

educativas oficiales de la comuna 1 de Soacha: Compartir, Nuevo Compartir, Santa 

Ana y Ciudad Latina. En cuanto a la recolección de datos y de información, se 

utilizaron la técnica de la observación de campo, entrevista semiestructurada para lo 

que corresponde al enfoque cualitativo y encuesta pretest y postest en cuanto 

respecta al enfoque cuantitativo. 

Como hallazgos de la investigación, se tiene que se demostró que la 

inteligencia espiritual impartida desde la ERE, contribuye a la formación de gestores 

de paz en el posconflicto tras el desarrollo de valores universales como: el amor, el 

bien, la solidaridad, la felicidad y la promoción de la paz, dando como resultados, 

jóvenes comprometidos con la paz en sus entornos socioculturales para contribuir a 

la reconstrucción de tejido social en la comuna 1 de Soacha. 

Este estudio determina la importancia de estar formado para formar y por ello, 

se concentra en demostrar que la educación religiosa, contribuye con el desarrollo y 

practica de los principios y valores individuales, sociales de carácter universal, 

propiciando comportamiento de respeto a los demas, responsabilidad y compromiso 

que se logran cuando la persona los siente y aplica consigo mismo y la colectividad. 

En cuanto a lo nacional, Mauricio y Caicedo (2020) en su investigación 

presentada ante la Pontificia Universidad Javeriana de Bogotá, intitulada “El aporte de 

la educación religiosa escolar a la construcción social de la paz en la escuela 

colombiana” con el objetivo de Indagar el aporte de la Educación Religiosa Escolar a 

la construcción social de la paz en la escuela colombiana ya que en los sistemas 

educativos en Colombia, falta potenciar y promover una verdadera cultura de paz y de 

ahí la importancia de repensar la escuela como medio constructivo de nuevas formas 

de pensamiento, que bajo la ayuda u orientación de la ERE, es posible la edificación 

de una sociedad en paz. 



20 
 

La metodología empleada para la investigación se estructuró desde el 

paradigma interpretativo, enfoque cualitativo, de tipo documental, por lo que, mediante 

recursos bibliográficos, se precisa el papel que cumple la escuela al construir nuevas 

formas de pensar y, específicamente, el aporte de la ERE a la construcción social de 

la paz en la escuela. 

En cuanto a la conclusión, se logró contextualizar el tema objeto de estudio, el 

cual parte de la indagación documental como metodología empleada por los 

investigadores; “los aportes que la Educación Religiosa Escolar (ERE) ha generado 

para la construcción social de la paz en la escuela colombiana”; además se logró 

indagar y reconocer, que la educación cumple un papel central en el desarrollo 

humano y social que requiere el país como un estado social de derecho, resaltando 

por su parte que la educación es la cuna de la civilización, aspectos que toma en 

cuenta el investigador para analizar, el rol que desempeña la Iglesia en Quibdó en 

materia educativa en pro de la formación humana en las comunidades chocoanas 

Por su parte, Gamboa (2020) presenta en su investigación: “Aportes de la 

Educación Religiosa Escolar (ERE) a la formación política y ciudadana de los 

estudiantes de grado undécimo en la Institución Educativa Distrital Integrada La 

Candelaria de Bogotá D.C” presentada ante la Universidad de La Salle, con el objetivo 

de presentar los aportes y las relaciones que existen entre la Educación Religiosa 

Escolar, la formación política y ciudadana en los jóvenes de grado undécimo en la 

Institución Educativa Distrital Integrada La Candelaria, ya que la educación religiosa 

se asume con el reto de brindar a la humanidad escolar la formación en la toma de 

conciencia de su propia identidad religiosa y el reconocimiento de diversas identidades 

que existen con el fin de vivir con convicción en la tarea como evangelizador según su 

propio credo. 

Metodológicamente, la investigación se muestra desde el paradigma 

interpretativo, enfoque cualitativo, método histórico hermenéutico, de tipo exploratorio-

descriptivo ya que busca reconocer la diversidad, comprender la realidad; construir 

sentido a partir de la comprensión histórica del mundo simbólico, describiendo 

situaciones y eventos. Como técnica de recolección de información fue la entrevista 

individualizada a través de grupo focal.  



21 
 

Luego del análisis de la información suministrada por los informantes claves, se 

obtiene como conclusión que la formación religiosa contiene una perspectiva particular 

de entender el mundo, un modelo de sociedad que quiere proponer a partir de las 

enseñanzas y los valores que postulan las diferentes religiones, unos parámetros que 

permitan hacer del mundo un lugar mejor; además de identificarse un valor crucial 

siendo éste la alteridad, porque todos los seres humanos tienen una divinidad común, 

creadora de todo lo existente, por lo que se genera una concepción de hermandad 

entre todos los pueblos y una búsqueda del bien común de todo lo creado y que así 

mismo, proporciona lazos con la otra persona desde la fraternidad, lo cual fortalece el 

sustento teórico de la presente investigación, de alli, su relevancia y pertinencia. 

Palacio (2018) en su investigación “Didáctica para una formación con sentido 

humano en ciencias de la salud”, presentada como tesis doctoral para optar al Grado 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación en la Universidad Simón Bolívar, 

de Colombia. En esta investigación se tiene como objetivo general “Construir una 

propuesta didáctica que posibilite la formación con sentido humano en los programas 

de pregrado de Ciencias de la Salud con la finalidad de hacer frente al debilitamiento 

del tejido social y humano en contextos asistenciales”, ya que el profesional de la salud 

tiene entre sus funciones, orientar a los pacientes en la prevención de enfermedades, 

por lo que se requiere formar al profesional un espíritu altruista, filantrópico a los fines 

de transformar los temores o sufrimientos en esperanza y así mejorar desde sus 

estados de salud con una óptima calidad de vida. 

Como método, la investigación se enmarcó en el paradigma interpretativo, 

enfoque cualitativo, histórico-hermenéutico, por lo que el método es el dialéctico. 

Como técnica de recolección de la información, fue la entrevista a profundidad, a 

través de un cuestionario con preguntas semiestructuradas. Para el análisis de la 

información se empleó el programa ofimático Excel por el cual se llevó a cabo la 

triangulación y el cruce de categorías. 

Se obtuvo como resultados, proponer un enfoque didáctico humanista, que se 

constituye en seis principios didácticos: la formación con sentido humano subyace 

procesos de formación integral centrados en el ser; la enseñanza de valores como eje 

articulador en la formación con sentido humano; de los temas transversales a la 



22 
 

connotación de los valores; el trabajo en equipo como condicionante de una formación 

con sentido humano; el diálogo y la escucha como garantes de un clima emocional 

apropiado para la formación con sentido humano y la ejemplificación como motivación. 

Con esta propuesta de Palacio (2018), teniendo en cuenta un contexto 

colombiano, se plantearon las ideas para cubrir el objetivo de construir un marco onto-

epistemológico que determine el accionar de la Iglesia católica en la formación de la 

persona humana en el Chocó, tomando en cuenta la necesidad de asumir el contexto 

y las realidades tradicionales y culturales de cada comunidad.  

Todos estos estudios presentados como estado del arte, evidencian la 

importancia de la educación cristiana como acción social además que fortalece la 

espiritualidad las emociones, sentimientos y el comportamiento del individuo con las 

demas personas con las cuales comparte que coadyuva a generar situaciones de 

armonía y adecuada convivencia, teniendo en cuenta en todos los casos, la necesidad 

de formacion desde la escuela, cuestión que hizo pertinentes estos antecedentes con 

respecto a lo que se investiga.  

 

Sustento teórico de la investigación 

 

La Iglesia Católica como Maestra 

 

Fundamentos onto-históricos de la iglesia en la Educación 

 
Hablar de Iglesia, es hablar de una comunidad constituida por hombres y 

mujeres que profesan un mismo sentimiento, una misma creencia, una misma fe: 

Dios, infinitamente perfecto y bienaventurado en sí mismo, en un designio de 
pura bondad, ha creado libremente al hombre para hacerle partícipe de su vida 
bienaventurada. Por eso, en todo tiempo y en todo lugar, se hace cercano del 
hombre: le llama y le ayuda a buscarle, a conocerle y a amarle con todas sus 
fuerzas. Convoca a todos los hombres, que el pecado dispersó, a la unidad de 
su familia, la Iglesia (Iglesia Católica, 2018, §1). 

 

De tal manera que la iglesia es una entidad que aglomera, acoge, reúne, 

congrega, invita, llama a la humanidad como creaturas de Dios a vivir en sintonía con 

Dios, conociéndolo, y a sumarse al sendero verdadero y a no vivir disperso, sino todo 



23 
 

lo contrario, a vivir en familia y es así como este documento oficial de la Iglesia Católica 

la define en primer momento, una familia.  

Sin embargo, lo que hoy se conoce como Iglesia Católica o catolicismo, en sus 

orígenes se comprendió como cristianismo y en atención al mandato de Jesús de ir 

por el mundo a hacer discípulos suyos, emerge más allá de un acto anunciador 

(kerigmático), evangelizador e incluso pastoral, fue una labor ejemplarmente 

educativa, transmisión de la fe por medio de la catequesis y así, el Catecismo de la 

Iglesia Católica (2018) lo subraya: 

Muy pronto se llamó catequesis al conjunto de los esfuerzos realizados en la 
Iglesia para hacer discípulos, para ayudar a los hombres a creer que Jesús es 
el Hijo de Dios a fin de que, creyendo esto, tengan la vida en su nombre, y para 
educarlos e instruirlos en esta vida y construir así el Cuerpo de Cristo (§ 4). 

 
Por ende, la Iglesia ha ido en el transcurrir del tiempo ejerciendo dentro de su 

naturaleza religiosa, evangelizadora y en consecuencia catequética una misión 

educadora. Se conoce bien que los griegos ejercieron una función interesante en la 

promoción y ejecución del acto educador o de la enseñanza con la Paideia; pero desde 

el momento en que Cristo Resucita la Iglesia naciente que cree en Cristo y le sigue, 

emprende la tarea de enseñar acorde a la razón de ser de este movimiento de amigos: 

anunciando la buena nueva a todas las gentes y de esa manera, haciendo a estos 

discípulos de Cristo (Biblia: Mt. 28, 19; Mc. 16, 15) y de ahí el surgimiento del 

cristianismo. 

Sin embargo, luego de la caída del imperio romano, el ocaso del pensamiento 

filosófico clásico griego y romano, emerge un nuevo episodio en la historia de la 

humanidad y del pensamiento, que muchos no abrazan como un momento con rigor 

filosófico dado que las contribuciones, pasan a ser más de índole teológico o religioso, 

más que filosófico; aunque esto no es así. 

No cabe duda que la iglesia naciente que ya llevaba algún tiempo ejerciendo 

su labor anunciadora, ahora un tanto constituida e inicialmente consolidada, se anota 

a una tarea contestaria, absolutamente apologética, al igual que catequética, de ahí 

que en lo que se denomina patrística, existieron un conjunto de hombres que 

defendieron desde sus premisas y participaciones a la Iglesia, por ello, apologéticos; 

y por otra parte, hubo otro grupo que se encargó de la enseñanza de estas razones 



24 
 

considerablemente dogmáticas y que obedecían a los productos racionales y de fe 

devenidos de los Concilios y en consecuencia, los catequéticos (Coplestón, 2003). 

De esta forma, se hace visible dentro del curso diacrónico o sincrónico de la 

historia de la iglesia, emparentada con la historia de la educación en los episodios 

históricos del medioevo, un apogeo de la enseñanza religiosa, obviamente en los 

estadios iniciales del cristianismo naciente y ya consolidado como lo rezan los 

Concilios de Nicea (325) y Calcedonia (381), que de cara a las proposiciones de los 

paganos o herejes, el cristianismo desde estos concilios fijaron posición cristológica 

fundamentalmente a razón de dirimir toda promoción de confusión por vía 

aparentemente de la razón y atentar contra la virtud de la fe de aquellos pueblos que 

seguían a Cristo y los catequéticos en atención a esos constructos apologéticos, 

enseñaron en la fe, fundamentalmente cristológica, pues es el cristianismo quien se 

consolidaba a la luz de Cristo Jesús. 

Sin embargo, siglos más tarde el cristianismo comienza a dar un giro, pues ya 

no solo se dedicaba a defender, sino que el enseñar que sigue siendo catequético va 

adquiriendo otras razones, es decir, la consolidación de catedrales y en éstas, el 

desempeño de la enseñanza y de ahí la denominación cátedra, más aún con el empleo 

“curricular” de un Trivium (gramática, lógica y retórica) que empleada en el medioevo 

su génesis consistía de la antigua Grecia (Marrou, 1969); y el Quadrivium aquellas de 

relación con las matemáticas (aritmética, geometría, astronomía y música) fueron las 

artes, consideradas liberales que divididas constituían la estructura curricular por la 

que se formaba a la humanidad medieval considerada esta cuarta vía (quadrivium) 

como el trabajo preparatorio para los estudios de filosofía  y la teología (Guilman, 

1905). 

Trascendiendo el siglo IV d.C. y llegando al VI d.C. con esta visión de 

enseñanza a través de las artes liberales, que eran estudios previos a las disciplinas 

eclesiásticas como la teología, apologética, sagradas escrituras y derecho, demarca 

el origen formal de una enseñanza presidida por la Iglesia quien en su momento se 

preocupa y ocupa por brindar una educación a los clérigos en las parroquias y en sus 

diócesis y muchos siglos más tarde, siglo XI y/o XII aproximadamente, esta educación 

catedralicia trasciende aún más a lo que también se comprendería como el 



25 
 

surgimiento de las Universidades en la historia de la educación, cuya fuente es la 

Iglesia y de ahí que se destaquen algunas de ellas aún existentes en estos tiempos  

La iglesia cristiana, aun así, concebida para entonces, apostó por razones 

diversas a la enseñanza, bien a la prosecución de la buena noticia; así como de la 

instauración de la fe que, orientada en Cristo, perfilaba un mandato bajo el signo del 

amor. Y es así como en la evolución del tiempo tanto del cristianismo como de la 

humanidad, emergen estos recintos educativos y formativos de alto nivel, presididos 

por la Iglesia Católica o el cristianismo realmente, del entonces medioevo. Sin 

embargo, el renacimiento humanista, que no se clasifica como tal, pareciera marcar 

otro concepto dado que los avatares de la humanidad y consecuentemente de la 

humanidad de la Iglesia, pero, aun así, se continúa apostando por el desempeño 

educativo. (Ver Figura 1). 

 
Figura 1 
Educación catedralicia y surgimiento de Universidades 

 
Nota: Tomado de Martín y Merdiggnac (1999) 
Fuente: elaborado por el autor 

 
En el renacimiento tardío se entendía por humanista a un maestro o estudioso 

de las humanidades, de los studia humanitatis, ya que este término, más antiguo que 

el término humanista como tal, se derivó de él, mencionando Kristeller (1982): “En este 

uso antiguo, las humanidades significaban una especie de educación liberal, es decir 

una educación literaria digna de un caballero” (p. 194), y de ahí las precitadas artes 

liberales. El humanismo, ampliamente pensado, sostiene una idea de la emancipación 

o independencia humana, apta de contribuir a delimitar su naturaleza, su enfoque y 



26 
 

situación en el orbe, y posteriormente, orientar el curso de la historia, dado que 

típicamente el humanismo brota y se desenvuelve entre el fin de la Edad Media y el 

principio de la Modernidad, esto es en la época denominada “Renacimiento”, como ya 

se ha enunciado.  

Sin embargo, conviene centrar la atención en este periodo cultural, 

diferenciando las expresiones propias del Renacimiento y de su humanismo. Ferrater 

(2004) plantea que "El humanismo renacentista no es ni una filosofía ni una "época 

filosófica", pero es en parte uno de los elementos de la "atmósfera filosófica" durante 

el final del siglo XIV y gran parte de los siglos XV y XVI” (p. 876) y aunque la historia 

humanista o renacentista se escriba por algunos como un quehacer desnudo de todo 

cristianismo o influencia religiosa, no en vano se ha de admitir que la Iglesia en esas 

circunstancias, marcó cooperativamente a un giro de la historia, más aún en 

contribución en la formación.  

Al concretar la perspectiva de la historia de la educación en vinculación con la 

religiosidad cristiana o católica post-renacimiento, desde una óptica comparada, caso 

sistemático historicista colombo-venezolana, por ejemplo, es apreciable una 

diferenciación onto-gnoseológica. En el caso de lo primero (Colombia), Pérez e 

Idarraga, (2019) demarcan desde el “Siglo XVI y XVII el origen de la Universidad (…) 

con la misión específica de extender el cristianismo por medio de la evangelización de 

la Nueva España” (p. 3); en el caso de Venezuela, desde el siglo XV, momento que, 

desde la conquista, aparece la Escolástica y la Ilustración en la configuración del 

espacio educativo – cultural de la venezolanidad (Uzcátegui, 2022, p. 28) y en 

específico el:  

20 de marzo de 1503… Una escuela real en cada Iglesia: Por decreto de los 
Reyes dirigidas a las autoridades de las Indias, se ordena el establecimiento de 
una escuela junto a cada Iglesia que se construya en cada localidad con la 
finalidad de ofrecer instrucción religiosa a los niños de la población (p. 30). 

 
En consecuencia, se evidencia una historia educativa que ha ido caminando 

conjuntamente con la Iglesia o viceversa, en pro del desarrollo de los pueblos en 

sintonía con los contextos históricos, sociales, culturales, políticos, entre otros con la 

mirada firme en la formación humana según la premisa de Jesús: el amor. 

 



27 
 

Fundamento epistémico de la Iglesia en la educación 

 
Aunque el tema anterior haya expresado algunas consideraciones sinópticas 

de índole sincrónico o diacrónico sobre la Iglesia en la historia de la educación, y 

donde detalladamente se aprecia la vinculación y coexisten fundamentos que desde 

la perspectiva teórica, justifican el porvenir educativo desde la realidad histórica de la 

Iglesia y viceversa. En este sentido, algunas proposiciones fundamentan una razón 

teórica, donde las mismas encíclicas, pese a su carácter teológico, son contribuciones 

de valor, más aún cuando delimitan la educación religiosa que imparte la Iglesia 

Católica trascendiendo la labor pastoral y evangelizadora, tomando como referencia 

la trilogía: escuela, familia, sociedad o estado, con ciertas alteraciones acordes a su 

génesis o procedencia, en donde Pío XI (1929) proclama que: 

La educación no es una obra de los individuos, es una obra de la sociedad. 
Ahora bien, tres son las sociedades necesarias, distintas, pero armónicamente 
unidas por Dios, en el seno de las cuales nace el hombre: dos sociedades de 
orden natural, la familia y el Estado; la tercera, la Iglesia, de orden sobrenatural 
(Pío XI, 1929, Divini Illius Magistri, 8). 

 
En este sentido, resulta ampliamente necesario comprender el sentido 

epistémico y axiológico de esta proposición de San Pío XI en su carta encíclica, pues 

ella demarca lo que en teoría se expresa en materia de la educación, aunque desde 

una óptica eclesiológica (Ver figura 2) ya que: “la educación es el vehículo para la 

producción de valores en la construcción de una cultura de paz” (Red de educación 

para la paz y los derechos humanos, 2015, p. 22).  

Resulta interesante la construcción teórica con la que se dimensiona el rol de 

la Iglesia en el holos y ethos cultural. La iglesia concibe el valor e idea fundamental de 

la familia como cumbre del proceso evangelizador y en consecuencia, del proceso 

educativo, que pese a ser una micro sociedad, así como iglesia doméstica, tienen un 

mismo fin, que a tenor filosófico de índole aristotélico es la conquista de la felicidad 

plena (Aristóteles, 1986) que en correspondencia con la sociedad como un todo, el 

telos es el bien común, finalmente bienestar, en otros términos, la redundancia hacia 

la felicidad; y la Iglesia consolidada desde el bautismo en cada uno de sus fieles, el 

alcance de un estado de Gracia para la Salvación. 

 



28 
 

 
Figura 2 
Escuela, Familia e Iglesia 

 
Fuente: elaborado por el autor según ideas de Pío XI, 1929, Divini Illius Magistri Divini 
Illius Magistri. 
 

Desde una perspectiva laica de la ciencia, tres escenarios del saber contribuyen 

en congruencia con la educación y la Iglesia en la fundamentación de la educación 

religiosa. Estas corrientes teóricas son: la antropología, la sociología y la teología; esta 

última, considera conocimiento, aunque para algunos en la temporalidad actual, 

sostienen la tesis de ser más de fe, en desconocimiento que, desde el medioevo, la 

teología es ciencia y la filosofía su ancilla (sierva). 

La dimensión antropológica permite, explicar, los porqués de su existencia en 

el aquí y ahora. Aunque este tipo de actividad responde al crecimiento de esa 

dimensión espiritual que tiene todo ser humano, es importante determinar a través de 

la educación religiosa, la incidencia de estas prácticas en la trascendencia de las 

personas. Desde la dimensión antropológica se puede descubrir la naturaleza misma 

del hombre, su cultura y su forma de actuar. Para López (2014) “El hombre está 

siempre en una constante búsqueda de su realización personal” (p. 43). 

El hombre, protagonista de la sociedad, y por el cual la educación se pensó en 

el siglo V a.C., a su vez, que la razón fundamental del manifiesto del amor por parte 

de Dios, de lo contrario, no hubiera enviado a su unigénito para el rescate de éste 

(Biblia, Jn. 3, 16) y en este sentido, antropológico y religioso, la promoción de una 



29 
 

enseñanza y formación integral bajo el indicador de que el valor humano es superlativo 

pese a las manifestaciones culturales, raciales e incluso económicas, donde no se ha 

de dar cabida a la deshumanización y tratándose de la educación un ente humanista 

y la Iglesia pregonera del amor, edifican al hombre hacia la justicia y la paz. 

Desde la perspectiva antropológica, en vinculación con el campo de la fe en 

contexto educativo, permite una mirada más amplia, pura, honesta y trascendental 

sobre el prójimo o toda persona, abrigando la necesidad de vivir en común unidad, sin 

exclusión alguna, desobedientes a todo estereotipo de voces contrarias al bienestar 

que finalmente dirimen toda posibilidad de la realización del sujeto como persona 

humana, altamente cívico. 

No hay duda que el mundo está constituido por un panorama variopinto de 

manifestaciones culturales, con tradiciones bien particulares y prácticas sociales, 

religiosas (incluso dentro del mismo catolicismo), pues la iglesia se adecúa a cada una 

de esas localidades y las manifestaciones humanas, redundantemente, por su arraigo 

o acervo cultural. Desde el ámbito de la fe no tiene cabida pensar la exclusión social 

por razones raciales o culturales, ello no es evangélico, pues Dios es amor y todos 

como una misma grey pese a las diferencias, son sus hijos, y en este sentido, 

antropológicamente hablando, se tiende a sostener una relación con la práctica 

religiosa cristiana, en vista del reconocimiento sostenible del hombre en todas y cada 

una de sus formas de manifestarse entre sí y con otros. 

De tal manera que una educación desde un fundamento antropológico en 

imbricación con los argumentos teológicos, es subrayar la definición de una educación 

abierta, amplia, inclusiva y no exclusiva, ya lo expresaría Jaeger (2006):  

En primer lugar, la educación no es una propiedad individual, sino que 
pertenece, por su esencia, a la comunidad (…) y es en el hombre, el ζᾧον 
πολιικόν, en una medida muy superior que, en los animales, fuente de toda 
acción y de toda conducta (p. 3). 

 
La educación tiene en sí una carga antropológica interesante. Por ello, al revisar 

la historia del pensamiento, se considera que ésta emerge en pleno período 

antropocéntrico del saber, además de ser pensada por el hombre para el hombre a 

los fines de garantizar desde el saber intelectual y hábil, medios de pro-acción y 

desarrollo colectivo que se resume en progreso individual. Por otra parte, se destaca 



30 
 

una de las naturalezas del humano, el ζᾧον πολιικόν, es decir, que como un animal 

más, su diferencia específica de socialización, intercambio o interacción, abre toda 

posibilidad de que el desarrollo que imprime la educación sea de manifiesto un plus a 

través de la actividad dialógica que sólo la desempeñan los hombres y amén a ello, 

éste transmite o comparte desde sus realidades, su singularidad física y espiritual de 

manera cívica, educada. 

Ahora bien, desde una perspectiva sociológica, la educación religiosa 

contribuye a elevar en el estudiante un alto sentido de altruismo, intersubjetividad e 

integración desde el respeto, fundamentalmente a la dignidad humana. La educación 

recapitula el carácter sociológico que por naturaleza tiene el hombre, que se 

comprende desde la acción dialógica (Aristóteles, 2006), y es desde esa relación 

imbricada e intersubjetiva que llama a la inclusión y a la aceptación entre unos y otros. 

Al respecto, la Comisión Económica para América Latina (CEPAL) (2017), plantea: 

No puede haber un “nosotros” internalizado por la sociedad si esa misma 
sociedad invisibiliza identidades colectivas, mantiene prácticas 
institucionalizadas o cotidianas de discriminación de grupos, definidas por 
diferencias sociales, geográficas, de género, edad y etnia, o perpetúa brechas 
sociales vinculadas a diferencias de etnia, género, edad o creencias (p. 16). 

 
No puede haber un sentido social en el individuo, si éste apuesta al 

desconocimiento y desdibujo del otro. Apostar al aborto, la pena de muerte, la trata de 

personas, la corrupción, la desatención de las necesidades básicas de los individuos, 

la exclusión por razones sociales, de credo y de ideologías, son factores que inciden 

en orden negativo y en síntesis sin un sentido social propiamente. En este orden de 

ideas, la Iglesia Católica desde un alto compromiso social, de derecho, justicia, paz y 

fundamentalmente desde el amor, educa y forma a la colectividad comprometida por 

y con el otro, su prójimo, amándolo como a sí mismo (Biblia, Mt. 22, 39). 

De esa manera, la educación reapertura desde la otredad una visión más que 

amplia, ser caritativo (a) y amable con el prójimo. Toda ley moral reza tácita o 

taxativamente que todo ciudadano debe hacer el bien y así, toda la sociedad vive en 

amplio estado de armonía, es decir, en la medida en que se practiquen los deberes, 

los derechos no se alteran y de esta forma, la sociedad convive, se desarrolla y 



31 
 

desenvuelve en un mundo de justicia y caridad, en una conciencia de normas que 

rigen los destinos de la sociedad y el amor que no permite ejercer mal sobre alguien. 

Y esta conciencia en el humano lo perfila no sólo la escuela, también la familia 

(iglesia doméstica) y la Iglesia como estructura religiosa, tras su imbricación y 

participación en el papel que juega la enseñanza. Sociológicamente, el ser humano 

ha de convivir con el otro haciendo el bien, que de manera cíclica es vivir 

permanentemente en una ecología humana y es aquí donde entra en juego el rol de 

la justicia, pues ésta se comprende de muchas maneras; en uno de los casos un sujeto 

que sólo exige derechos, mas no ejerce la tarea de atender sus deberes; por otra 

parte, una promoción de la equidad social, sin importar las falencias existenciales del 

otro sino desde una óptica individual, pues la inmediatez personal opaca la necesidad 

del prójimo y desvía la mirada hacia el norte que es en sí, el amor. 

Asimismo, desde una óptica teológica, que imbrica en sí lo ético, lo moral, con 

lo educativo, en congruencia con lo antropológico y sociológico, parte de la tarea de 

concebir la verdadera noción de justicia en el marco de la caridad cristiana o caridad 

en sí. Formar al sujeto con una noción de justicia, es hacerlo consciente de la 

existencia de una norma social o civil, así como de una norma divina, además de una 

ley natural, en consecuencia, enseñando que todo se resuelve desde el cumplimiento 

de la ley, sea cual sea ésta (Positiva, Divina o Natural). En la medida en que se camina 

con desvíos, la existencia se torna incómoda y sin sentido; pero, en la medida en que 

se asuma caminar por la senda de lo normativo, natural, religioso y social, en esa 

medida se topa la felicidad. 

La ley antigua es el primer estado de la ley revelada. Sus prescripciones 

morales están resumidas en los Diez Mandamientos. Los preceptos del Decálogo 

establecen los fundamentos de la vocación del hombre, formado a imagen de Dios. 

Prohíben lo que es contrario al amor de Dios y del prójimo, y prescriben lo que es 

esencial (Iglesia Católica, 1999, n. 1962). 

En efecto, el ser humano está llamado desde la creación a vivir en comunión 

en atención al mandato del amor, primeramente, a Dios y consecutivamente al prójimo 

como a sí mismo (Biblia, 1 Jn. 4, 20-21). En consecuencia, la formación religiosa en 

las escuelas con la mirada a una conciencia cívica o ciudadana, debe girar según 



32 
 

Jaeger (2006) sobre “… la conciencia viva de una norma que rige una comunidad 

humana” (p. 3) y que, desde un sentido teológico y bíblico, obrar con el prójimo de la 

misma forma en como quiere que obren consigo (Biblia, Ver: Mt. 7, 12), como diría 

Agustín de Hipona citado por Lopez (2022) Ama y haz lo que quieras. 

En síntesis, la razón teológica fundamental que proporciona 

epistemológicamente un sentido a la instrucción humana, ha de ser desde la 

consolidación conceptual y práctica de la caridad. En primer lugar, que es una gracia, 

un don, que, devenido de Dios desde el hecho creador, requiere del cuidado y 

reforzamiento de éste a través de la enseñanza religiosa. 

Porque el que ama a su prójimo ha cumplido la Ley. Pues, el no adulterarás, no 
matarás, no hurtarás, no dirás falso testimonio, no codiciarás, y cualquier otro 
mandamiento, en este solo principio se resume: Amarás a tu prójimo como a ti 
mismo (Biblia, Rom. 13, 8-9). 

 
En suma, la educación religiosa escolar es tan necesaria como las matemáticas 

para calcular y desarrollar teoremas desde una perspectiva lógica; tan importante 

como aprender a leer y escribir y así desarrollar textos con alto sentido y contenido 

semántico; como conocer la historia y geografía de un país y del mundo; como tener 

dominio tecnológico tan usual en los actuales momentos. La educación religiosa 

recoge todas las competencias de estas ciencias o áreas, pues de nada sirve saber 

hallar el radio de una circunferencia sino se sabe atinar con el bien vivir con el prójimo 

en el orden social. 

Y estas intenciones deben ser repensadas, recogidas y practicadas desde un 

sentido ecuménico, no sectario, de lo contrario, no se estaría haciendo algo 

extraordinario en la educación desde la formación religiosa y bajo preceptos del amor. 

Es decir, que la incursión de la Iglesia en la formación humana, manifestando la 

CEPAL, (2017): “… involucre, y no condene, los distintos modos de ser religioso o 

religiosa en la actualidad: creyente, teísta, agnóstico, ateo e indiferente” (p. 16). Se ha 

de velar por una escuela interreligiosa de alta convivencia, dialógica e intersubjetiva 

en miras a una conciencia cívica del individuo. 

 



33 
 

Fundamento epistémico de la Iglesia en la educación  

 

Formación de la persona humana desde la virtud 

 

La fundamentación que sostiene la humanidad del conocimiento sobre la 

educación, desde su genealogía, es la formación del ser humano en la virtud. De ahí 

que la escuela sea el ente forjador de la persona humana como ciudadano, 

desarrollado bajo pautas que se comprendan de manera fácil por los escolares y se 

practique durante toda su vida sin alteraciones de orden negativo. Es forjar al individuo 

con sindéresis, sentido común o conciencia, según sea el constructor de mejor 

asimilación, pero trascendiendo el concepto, es la práctica humano social en 

correspondencia con la obligación moral del deber (Cortina, 2009).  

En orden a la historicidad, es válido considerar que la educación desde su 

praxis formativa gnoseológica, moral y virtuosa, correspondió a una necesidad que el 

contexto social e histórico requería y de ahí la delimitación práctica y gnoseológica de 

la enseñanza y el aprendizaje como proceso, sin descuidar la formación del hombre 

como ciudadano (Platón, 2004) y en las Leyes, el discípulo de Sócrates define a la 

educación como aquel medio: “… asequible y justa en la dirección de que las partes 

puedan llevar a cabo el alma del niño al amor, de lo que hizo el adulto, habrá cumplido 

en la práctica las nuevas habilidades y experiencias” (p. 643).  

De hecho, la paideia, (educación) es un ente que además de una formación en 

la vida moral, ha de corresponderse desde lo que el adulto hace, pues ambos, escuela, 

padres y sociedad, son un referente en la formación del niño. Por ello, debe conducirse 

al individuo, sin distinción de edad, desde y hacia el amor, máxima virtud entre la fe y 

la esperanza (Biblia,1 Cor. 1, 13); para los griegos clásicos, la honestidad, la justicia y 

la verdad (Coplestón, 2003). 

Sin embargo, hablar de la formación humana es trascender todo materialismo, 

es asumir a la persona desde su integralidad, que, sin desconocer su corporeidad, se 

atienda la esencia pues ésta es la que da forma al cuerpo, pues, como hombres se ha 

nacido; pero humano se va haciendo según los caminos por donde éste individuo es 

conducido, y la escuela tiende hacia ese fin, orientar al ser humano a una vida de 



34 
 

bienaventuranza gnoseológica y ética; en otro orden de ideas, con capacidades a 

sostener una convivencia amable consigo mismo y con el otro.  

Cada persona humana requiere de una capacitación colectiva sobre el arte de 

vivir que consiste desde su mismidad, la conciencia existencial del otro. Ciertamente 

Sócrates, según los relatos tradicionales de la filosofía ordena didácticamente a los 

jóvenes de su época a conocerse a sí mismos, ello como ejercicio dialéctico personal, 

interno y que además, es necesario. Este ejercicio sistemático individual no consiste 

en una terapia de carácter egoísta, por decirlo de algún modo; todo lo contrario, es un 

ejercicio exploratorio de alta conciencia sobre sí mismo que en correlación con el otro, 

permite comprender qué tantas virtudes, como falencias, hacen vida en quienes 

constituyen el orden social, sea individual o colectivo. Es decir, el hombre como ente 

complejo requiere superar obstáculos individuales y así aprender a convivir en 

sociedad. 

 Y esta es la tarea que históricamente sostiene la educación ontológica y 

axiológicamente. En cuanto a lo ontológico, brindar conocimientos y ofrecer 

herramientas útiles para la existencia presente y futura, personal y social; en cuanto a 

lo segundo un marco de directrices espirituales y morales que contribuyan al buen 

desenvolvimiento social. Pero para alcanzar estas aspiraciones, tanto docente como 

estudiante, deben comprender desde aquel ejercicio mayéutico ya expuesto, con 

conciencia, el tipo de individuo que es y lo que potencialmente está dispuesto a brindar 

a la sociedad, pues aunque se pregone un concepto de igualdad, el ser humano es 

complejo, fundamentalmente desde el pensamiento, en consecuencia, no hay 

igualdad alguna, sólo semejanzas, dado que no todos corresponden a las mismas 

competencias, a los mismos gustos, a las mismas aspiraciones. 

Sobre esto, Platón expresaba que hay tantos tipos de almas y virtudes, como 

tantos tipos de hombres y estos corresponden a sus naturalezas y no a otras. Este 

grado de conciencia ha de tener en cuenta el docente y cualquier otro líder educativo, 

al igual que los padres y la sociedad, incluida la Iglesia, a la hora de emprender la 

tarea educativa y formativa. Y tratándose por onto-génesis, que el fin de la educación 

es la virtud, hay diversas virtudes en el humano, que independientemente de sus tipos, 

caben perfectamente ser justos, honestos y amar la verdad; al igual que amar a Dios 



35 
 

y al Prójimo, aunque esto último no se atiende por el Platón (2006). (Ver Figura 3). 

Desde una óptica cristiana, la virtud es el amor, lo que finalmente ha de tender 

laicamente la formación del hombre, hacia el bien.  

De tal manera, que la formación humana, vista de la óptica de la virtud, ha de 

consistir finamente en la educación de un individuo congruente con la sociedad o 

comunidad, no desde diseños utópicos, pero sí desde la conciencia de su ser real, 

capaz de sostener un comportamiento social desde la bondad e/o inconveniencia. 

Esta representación gráfica que detalla los tipos de hombre, así como los tipos de 

alma y virtudes dejan sustentado, además de la complejidad humana, una de las 

razones por lo cual, a lo largo de la historia de la educación y del pensamiento, siempre 

va a tornar el hombre a ser un problema y de nunca acabar el re-pensamiento de éste 

en materia de virtud. 

 
Figura 3 
Tipos de hombre, alma y virtud 

 
 
Nota: Tomado de Platón, (2006). República 430d – 435b, y Fedro 253d. 
Fuente: elaborado por el autor. 
 

Sin embargo, la contemporaneidad, encarnada en Nietzsche (2000), discurre 

que la educación no está forjando la noción que desde inicios idearon los helenos. 

Schopenhauer (S/f), el germano señala la práctica del pseudo sabio, por quien se ha 



36 
 

sucedido al pensador genuino. Nietzsche toma que la instrucción es un forjador de 

narices de cera (Nietzsche, 2000), causante de prótesis, en términos piadosos, una 

entelequia que fragua caracteres, individuos medrosos, juntando la vida a las 

apariencias de otros, lejos de toda autenticidad. 

Una mirada crítica sobre el apogeo educativo. En el ahora, es continuar en el 

repensar la escuela y su quehacer, que, emparentada una vez más con la Iglesia 

Católica en promover una formación humana con miras a un desarrollo del hombre 

como ciudadano, es la tarea circunstancial y necesaria del momento en congruencia 

con la esencia de la educación, teniendo como aspectos fundamentales, la formación 

humana desde el sentido de la alteridad, el respeto a la dignidad humana y el bien 

común. 

 
Sentido de la alteridad 

 

La alteridad puede ser concebida como virtud o como valor y entrar en discusión 

sobre lo uno y lo otro, es perderse en un mar de contenidos filosóficos que finalmente 

desatiende a la razón esencial de la reflexión, la noción del otro desde la mirada del 

yo. Este rasgo teórico, porque de él se ha escrito e investigado, pero a su vez práctico 

porque la aspiración es alcanzar un grado de conciencia y practicidad de la 

comprensión social del otro, estriba precisamente, en la superación de todo precepto 

material y económico que domina a la humanidad en masa, por la competitividad, la 

apariencia en grado plus y la apariencia cada vez más reflejada y lejana de la esencia 

y existencial real.  

La aspiración, entonces, parte de un saber vivir en solidaridad, consistiendo 

ésta en escoltar y amparar a todo aquel que sufre. En otros términos, coadyuvar al 

prójimo en la búsqueda de una solución a los problemas que de momento desalienta 

y desesperanza la razón de vivir dado a que los problemas individuales e incluso 

colectivos le agobian y le incapacita sobresalir de las vivencias embarazas. El valor 

de la solidaridad desde el sentido de la alteridad, significa tener comprensión y noción 

del otro; es un opuesto a la mismidad, yoidad, egoísmo, totalidad. 

La alteridad tiene un alto sentido ético y en consecuencia un modelo crítico que 

adversa la mismidad antes señalada, pues, se supera ese rol egoísta en el que la 



37 
 

humanidad a diario se sumerge y practica. No quiere decir que se renuncia del todo a 

sí mismo por dedicarse al prójimo de manera absoluta, significa que, desde la premisa 

del justo medio, comprende al prójimo desde su todo: aspiraciones, logros y 

desaciertos. Aunque la Sagrada Escritura exprese que: “No hay amor más grande que 

la de aquel, el que da la vida por sus amigos” (Biblia, Jn. 15, 13), no menos cierto es 

que para que esto se concrete se debe partir de la medida del amor que tenga el 

individuo de sí, pues la manifestación del amor en la otredad es en congruencia con 

la medida de amor que se tiene de manera individual. 

De tal manera que la alteridad conduce a una concreción de atención y 

entendimiento del hombre por el hombre con sentido humano, trascendiendo el 

protagonismo y la publicidad individual. Ser misericordioso y ejercer una función de 

atención a las necesidades del prójimo, sin difusión alguna, sino con sindéresis en 

dirección al bien común, resalta el auténtico papel que todo humano debe emprender 

y más aún desde un sentido cristiano, pues Cristo pasó por el mundo haciendo el bien, 

no cargo una cruz y padeció una muerte en ella como una condena del momento 

histórico, lo hizo en rescate de la humanidad, su salvación. Gevaert (2018) desde su 

obra “El Problema del Hombre” expresa que: 

Existir como ser histórico significa disponer de posibilidades y vivir bajo la 
invitación a realizar un mundo futuro que sea más digno del hombre, por ser 
más verdadero, mejor construido según el amor y la justicia, abierto a una 
esperanza auténticamente humana (…) En síntesis, el hombre es 
constitutivamente un ser cultural, y que la creación de un mundo más humano, 
en colaboración con todas las generaciones, es una tarea de la existencia 
histórica (p. 242) 

  
El hombre ha de pasar por este mundo en su cotidianidad, haciendo cosas 

extraordinarias, como se expresa, no de manera publicitaria o difusiva para su 

popularidad, sino de manera consciente que la razón última del existir y vivir bien, es 

haciendo lo que corresponde hacer según la voluntad de Dios. Y en este sentido, la 

educación en cooperación con la Iglesia, han de desempeñar la misión formadora de 

un sujeto desde el amor, con las estrategias y recursos del amor, por y para el amor, 

pues como indica el precitado teórico: el hombre es constitutivamente un ser cultural, 

pues debe ser enseñado a gnoseológica y pragmáticamente en la alteridad. 



38 
 

En este sentido, las ciencias de la educación en auxilio con otras disciplinas de 

índole filosófico-práctico como la ética, con la teología, las ciencias sociales 

(sociología, economía, política) y la psicología, han de consolidar congruentemente 

algunos criterios que delimiten preceptivas sobre la alteridad a los fines de hacer 

desde lo cultural o educativo el tipo de hombre que se requiere en estos tiempos de 

postmodernidad. En consecuencia, se habla de una alteridad de índole económica, 

política, pedagógica, religiosa, otras, y en cada una de ellas se ha de formar el 

individuo para que la perspectiva del otro sea altamente definida.  

En consecuencia, la alteridad económica recoge de la realidad que las 

sociedades, en general, giran en torno a sus intereses personales y no en los 

colectivos, que en asociación con la política se termina atendiendo y representando a 

los más beneficiados o astutos. En este sentido, la auténtica alteridad, económica y 

social ha de consistir en la solidaridad, en la realización de las personas y los pueblos 

desde una visión de igualdad, fundamentalmente de oportunidades académicas y 

laborales, excluyendo de la práctica toda explotación humana. 

 
Figura 4 
Tipos de alteridad 

 
Nota: Tomado de González (2019) 
Fuente: elaborado por el autor 

 
Asimismo, desde una perspectiva pedagógica, fomentar la participación desde 

un carácter intersubjetivo a los efectos de valorar y respetar las opiniones del otro pese 

a sus criterios o perspectivas. Generar un sentido crítico en el estudiante a través de 



39 
 

canales de participación y prácticas pedagógicas que brinden espacios para la 

socialización. En resumen, una pedagogía liberadora. Desde esta óptica pedagógica 

de alteridad, sostener la gamificación como estrategia integradora y de trabajo 

cooperativo, que además de la distracción y recreación, es un espacio de aprendizaje, 

pero además de integración socializante que rompe toda exclusión y desarrolla la 

alteridad. 

 
El bien común 

 
Filosóficamente se ha discutido o disertado acerca del bien, específicamente 

desde el ámbito práctico o ético. Rousseau (1995) en su obra pedagógica “El Emilio” 

expresa sabiamente que: “Todo es perfecto cuando sale de las manos de Dios, pero 

todo degenera en las manos del hombre” (p. 6) y esta premisa que deviene de una 

mirada ilustradora como historia, debe ser transmutada en la práctica social y es desde 

la educación que torna a cambiar dicha perspectiva, en puntual, formar desde la 

noción del bien, poniendo en diversas prácticas académicas y sociales e incluso, 

lúdicas, el bien como fin. 

No resulta fácil concebir la idea del bien; incluso comprender a primera qué es 

el bien, aun cuando todo ser humano tiende a aspirar a ello. Se parte de la idea que 

es un término ambiguo pues está supeditado al subjetivismo mismo, es decir, a cada 

apreciación individual que sobre este constructo se tiene. Y aquí resulta importante 

volver la mirada al aspecto anterior, a la alteridad. No puede existir una visión de bien, 

si éste no se concibe claramente en una noción de bien que gire en torno al otro. Y 

puede tener su punto de partida desde la mismidad, pues lo que es bien en lo personal, 

ha de ser de igual forma un bien en lo colectivo y de ahí resulte un ejercicio práctico 

para la comprensión de lo que es el bien común. 

Sin embargo, hay fuentes epistémicas que, desde la sociología, la filosofía, 

fundamentalmente desde la reflexión ética, han llamado al bien o bien común como 

una temática de imperativa reflexión y orientación. De paso, no es una concepción 

novísima, pues desde la antigua Grecia ya se viene discurriendo sobre ello. El término 

“bien común” como se concibe hoy día, en las remisas reflexivas prácticas de Platón 

y Aristóteles se presenta como Summum Bonum, que traduce a “Sumo Bien” y desde 



40 
 

sus concepciones este bien común se concibe como un fin de toda humana acción, y 

ella es la eudemonía, es decir, felicidad (Aristóteles, 1986; Coplestón, 2003, Ferrater, 

2004).  

No obstante, el tema del bien común, trascendiendo la felicidad a solas, resulta 

ser tanto en Platón como en Aristóteles, un tema de alto interés, al punto de subordinar 

la idea del bien privado al bien común y público, especialmente Aristóteles cuando 

coloca en el bien común, la característica definitoria de “buen gobierno” o forma 

correcta de un buen gobierno (González, 2019).  

Es importante destacar, que el bien común se ordena de algún modo, al bien 

de los individuos particulares puesto que no puede existir sin el bien de las personas 

individuales. Por ello, precisar el bien común y el bien de las personas, entran en 

atención las situaciones históricas, sociales, culturales y hasta religiosas de lo que 

consiste el bien, sea éste personal o común. Aunque las premisas aristotélicas sobre 

el bien privado y su subordinación al bien común pareciera ser una proposición 

autoritaria y de desconocimiento de lo privado, cosa que no es así, en la modernidad, 

se comprende mejor el discurso, dado que se destacan aspectos económicos del 

mismo que se fundan en el derecho natural y la propiedad privada, ya se diserta sobre 

un interés general que, ligado a un contexto socioeconómico del bien común, discurre 

en un sentido ético e incluso metafísico (Cortés y Martínez, 1996). 

En consecuencia, el bien común se puede comprender desde el sentido 

teleológico, es decir, desde la tesis de la finalidad o de los fines, aparece cuando se 

entiende la idea de una sociedad como agrupación de personas en razón a la 

realización de un conjunto de acciones en común en miras a un fin último. Sin 

embargo, existe una perspectiva instrumental del bien común, cuando el fin ya no se 

comprende desde una acción conjunta, sino que se piensa como una sociedad 

institucionalizada que permite que cada persona logre sus propios fines a los que 

aspira y de este modo cada quien estructura el medio para alcanzar la meta.  

Estas dos proposiciones que giran en torno a la idea del bien común, permiten 

concretar el bien común como ventura a la que aguarda una comunidad humana, 

producto de la concordia y recíproca contribución en el desempeño de los deberes y 

derechos que consienten todos los miembros de dicha colectividad. Según Rodríguez 



41 
 

(1995) en toda sociedad humana puede distinguirse un bien común trascendente o 

externo, un bien común intrínseco o interno, y los bienes particulares de los individuos.  

Resulta interesante que este marco de nociones sea enseñado desde la 

escuela, sin distinción de subsistema y en este orden, que la Iglesia Católica, que por 

onto-historia ha sostenido una práctica y orientación en estos linderos, forje en la 

intuición y en la vida ordinaria y especializada de cada individuo qué es el bien común, 

pero desde la diversificación del concepto y no de manera sesgada, teniendo presente 

a Cristo como referente que pasó por el mundo haciendo el bien. 

 
Teoría que sustentan la pesquisa 

 

Teoría humanista de Carl Rogers 

 
Es imperativo plantear que la educación es una ciencia que por esencia, es 

humanista, como diría Jaeger (2006), los griegos en aquel siglo V a.C., pensaron en: 

“… la formación del hombre (…) en su carácter peculiar y en su desarrollo histórico (y 

además) en la conciencia paulatina de las leyes generales que determinan la esencia 

humana” (p. 12), siendo una de estas prescripciones naturales, su ser social a lo que 

toda escuela ha de consolidar en el individuo y hacia dónde se dirige la presente 

indagación, a la educación y formación humana desde la cooperación de la Iglesia. 

Los seres humanos son sociales o sociables por naturaleza (ζᾧον πολιικόν) 

(Aristóteles, 2006; Jaeger, 2006), y desde esta premisa, el ser humano desde la 

necesidad socializadora, coparticipa, se forma, delimita conducta y convive con su par 

y estos aspectos necesarios y naturales, han de ser delineados, orientados y 

enseñados en el aula por el docente a los efectos de sostener una clara visión de vivir 

bien y en armonía social, desde la tesis del respeto de ideas y costumbres, pese a las 

diferencias que suelen emergen o existir (Vega y Corral, 2009).  

Y trascendiendo el hecho de lo necesario y natural, es importante destacar que 

la socialización o vinculación del uno con el otro en interacción socializadora, 

cooperativa y colaborativo, resulta ser un instrumento favorable para la edificación de 

los saberes, además del desarrollo y sentido social del individuo, fundamentalmente 

en la comprensión del otro desde su sí mismo. 



42 
 

No cabe duda que la consolidación del carácter social en el individuo, es un reto 

para el docente, la familia, la sociedad y en consecuencia, para la Iglesia Católica, sin 

embargo, es una tarea que se asume con sentido altruista y filantrópico. Y en este 

sentido, desde lo escolar, así como desde la acción eclesial, sea pastoral, catequética 

o evangelizadora, se deben generar ambientes o atmósferas de coparticipación que 

brinde a los escolares, interacción sin duda alguna, pero además, integración, 

aceptación mutua, trabajo cooperativo y colaborativo, con actividades y orientaciones 

motivadoras hacia una conciencia cívica de atención, escucha, valoración del otro 

como en su individualidad aspira ser atendido, escuchado y valorado (Rogers, 1987). 

En tal sentido, la educación estriba en dos momentos, el de la enseñanza 

propiamente y en el de la formación. Sin duda alguna que los saberes específicos son 

fundamentales, pero los espacios e/o incisos formativos son necesarios y de ahí, el 

carácter de artífice que resulta ser el docente, ya que al cubrir la enseñanza de un 

teorema, por ejemplo, ha de ser vinculado con aspectos que garanticen el 

acompañamiento e integración entre los estudiantes. Desde la perspectiva eclesial 

como ente magisterial que orienta y acompaña la enseñanza desde la fe, sostener de 

manera integrada acciones socio-educativas que prometan a los escolares el 

desarrollo y sentido social desde una perspectiva humanista. 

 
Teoría Constructivista histórico cultural de  Vigotsky 

 
La teoría del desarrollo de Vigotsky (1973), también llamada Teoría histórico-

cultural, fue una de las más notables en su época, aunque, debido a la breve vida de 

su autor, dejó muchas preguntas sin respuesta y no siempre se basó en datos 

empíricos. No obstante, sus discípulos, tanto en Rusia como en Occidente, han 

estudiado y desarrollado muchos de sus conceptos. Hoy en día esta teoría está 

cambiando la óptica de los psicólogos con respecto al desarrollo y también la forma 

en que los educadores trabajan con los niños pequeños. 

La teoría de Vigotsky (1973), es, en sentido estricto, un marco teórico para 

comprender el aprendizaje y la enseñanza, útil para que los educadores de la infancia 

temprana adquieran una nueva perspectiva y revelaciones valiosas sobre el 

crecimiento y el desarrollo infantil. Aunque no definió sus premisas ni presentó 



43 
 

estudios empíricos susceptibles de transformarse en recetas para cualquier situación 

que pudiera presentarse en el aula, los maestros pueden confiar en que la teoría de 

Vigotsky les servirá para ver a los niños de otra manera y, por lo tanto, a modificar la 

forma en que enseñan e interactúan. 

Lev Semiónovich Vigotsky (1896 - 1934), psicólogo soviético. Fue jefe de la 

orientación sociocultural de la psicología soviética, junto a A.R. Luria y A.N. Leontiev. 

Con sus investigaciones sobre el proceso de conceptualización en los esquizofrénicos 

(El desarrollo de los procesos psicológicos superiores, Pensamiento y lenguaje), y su 

posterior seguimiento en la obra de sus discípulos, ejerció una gran influencia en la 

psicología pedagógica occidental. Enfermó muy joven de tuberculosis y murió a los 38 

años. Produjo más de 180 artículos, libros e informes de investigación. A lo largo de 

su vida triunfó sobre la adversidad pues superó obstáculos raciales para estudiar: era 

judío, oriundo de Gómel. 

Durante toda su vida Vigotsky se dedicó a la enseñanza. Trabajó inicialmente 

en Gómel como profesor de psicología y después se trasladó a Moscú, donde se 

convirtió muy pronto en figura central de la psicología de la época. La principal 

influencia que le da una cierta unidad a su obra, son los escritos del materialismo 

dialectico e histórico Marx y Engels, de los que era un profundo conocedor. De hecho, 

Vigotsky como los psicólogos soviéticos de su época se planteó la tarea de construir 

una psicología científica acorde con los planteamientos Marxistas. 

Vigotsky (1973), con una formación dialéctica y una concepción marxista, pero 

no dogmática, del mundo, pensaba que una psicología científica debía dar cuenta de 

las creaciones de la cultura; era necesario introducir una dimensión "histórica" en el 

núcleo mismo de la psicología y entender la conciencia desde su naturaleza y su 

estructura. Su teoría defendió siempre el papel de la cultura en el desarrollo de los 

procesos mentales superiores, considerándolos de naturaleza social.  

El eminente psicólogo investigó también acerca del papel del lenguaje en la 

conducta humana y sobre el desarrollo de este a lo largo de la vida de la persona. 

Escribió más de 100 libros durante los 10 años en que ejerció. Su libro de mayor 

influencia, Pensamiento y lenguaje se publicó en forma póstuma. Desde 1936 hasta 

1956 su obra fue prohibida en la Unión Soviética porque contenía referencias a los 



44 
 

psicólogos occidentales. De ahí que los investigadores no hayan tenido acceso a ella 

hasta la década de 1960, casi 30 años después de su fallecimiento. 

Según Vigotsky (1973), primero, la comunidad tiene un rol central; segundo, el 

pueblo alrededor del estudiante afecta grandemente la forma que él o ella "ve" el 

mundo. La cultura se adquiere por el ambiente en donde nos ha tocado vivir, es una 

transmisión social, una socialización. La cultura determina la formación de una 

sociedad, la cultura es el resultado de las condiciones socioculturales donde se 

interactúa.  En cuanto a su instrumento para el desarrollo cognoscitivo, el tipo y calidad 

de estos instrumentos determina el patrón y la tasa de desarrollo, así como los 

instrumentos deben incluir: adultos importantes para el estudiante, la cultura y el 

lenguaje. 

Cabe resaltar que Vigotsky (1973), el lenguaje es la herramienta psicológica 

que más profundamente influye en el desarrollo cognoscitivo del niño. Identificó tres 

etapas en su utilización. En la primera, el niño lo usa principalmente en la 

comunicación (habla social). En la segunda, comienza a emplear el habla egocéntrica 

o privada para regular su pensamiento. A esta categoría pertenece hablar en voz alta 

o susurrar mientras efectúan una tarea. En la tercera etapa, el niño usa el habla interna 

(pensamientos verbales) para dirigir su pensamiento y sus acciones. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 
 

CAPÍTULO III 

 

MARCO METODOLÓGICO 

 

Toda investigación o emprendimiento de carácter gnoseológico humano, 

requiere de una hoja de ruta que dirija o conduzca al entendimiento mismo a la 

concreción de lo que se busca, siendo ésta la verdad o la aproximación a ella desde 

la realidad de donde se desarrolla la indagación. Por ello,  el investigador, conociendo 

y reconociendo desde un ejercicio epistémico que es el paradigma interpretativo, 

direcciona esta actividad investigativa, fundamentado en Martínez (2007) quien 

subraya que a través de este paradigma se logra: “… identificar la naturaleza profunda 

de la realidad su estructura dinámica, aquella que la razón plena de su 

comportamiento y manifestaciones” (p. 73), pues cada una de las realidades 

existenciales que se abordan brindan una carga informativa de alto valor 

enriqueciendo el proceso investigativo, permitiendo así hallazgos significativos y 

constructivos en y para las ciencias sociales, en particular, en el fin y rol que juega la 

IC en la formación humana en las comunidades del Chocó desde la educación 

religiosa. 

 
Fundamentación epistémica del método fenomenológico 

 
No cabe duda que todo cuanto circunda al ser humano es un fenómeno, visible 

o no, pero sí existente, que apoderándose de la intuición humana conlleva a que éste 

ejerza la tarea sistemática por comprender esa presencia fenoménica desde la 

esencia, y delimitar el ser en sí desde la conciencia eidética. De tal manera que la ruta 

que se emprendió en este estudio, fue un viaje donde el investigador llevó en su 

equipaje de aventura epistémica, además del mapa, un diario donde recogió una serie 

de datos, los más significativos o relevantes que le brindaron el contexto y los seres 

con quien interactuó y de ahí iniciar el ejercicio de la comprensión del fenómeno desde 

cada una de esas manifestaciones de vida presentes.  



46 
 

No en vano, la fenomenología fue concebida por Husserl (1962),  como el medio 

por el cual se logra distinguir las cosas en cuanto éstas van trascendiendo el mundo 

de representaciones que se presentan en derredor del que indaga y por lo cual, ha 

considerado la necesidad de investigar, expresando: “Nuestras consideraciones han 

sido eidéticas; pero los casos singulares de las esencias, corriente de vivencias y por 

ende “conciencia” en todos los sentidos, han sido pertenecientes al mundo natural 

como procesos reales en sentido estricto” (p. 87) que sin abandonar el mundo natural 

del contexto y las entretejidas manifestaciones de existencias y experiencias 

individuales, conlleva desde tales realidades a aproximaciones ideales de lo que esas 

humanas manifestaciones expresan. 

Además, se ha de comprender que desde el enfoque cualitativo el método 

fenomenológico tiene de sí la capacidad natural de transmitir una conciencia crítica y 

tajante de lo que se comprende de la realidad.  A esto Husserl (1962) expresa que: 

“… frente a toda conciencia relativa a ella; no meramente en el sentido de que no es 

posible de hecho encontrar en la cosa un ingrediente de la conciencia, antes bien, es 

la situación de evidencia eidética: con universalidad o necesidad rigurosamente 

absoluta” (p. 95), que aunque sea una realidad tomada desde, por y para la comunidad 

eclesial y educativa del Chocó en Colombia, es en sí, una evidencia universal y 

absoluta por y para otros contextos socioeducativos. 

En tal sentido, esta explicitación metodológica del presente proceso 

indagatorio, fundamentado desde la fenomenología, orienta la realidad desde cada 

momento referencial individual de quienes sirven en el desarrollo de la pesquisa. No 

cabe duda que la perspectiva fenomenológica resulta esencial para el enfoque 

cualitativo, pues más allá de comprender, se estudia desde las esencias de las cosas 

y desde las emociones de estas entidades humanas, lo que desde el momento 

fenomenológico se destaca como una definición del mundo donde se interpreta lo que 

expresa la gente por lo que la fenomenología, sistemáticamente hablando, considera 

necesario delimitar por etapas su proceso en la ruta investigativa (Trejo, 2012), como 

se refleja en la Figura 5 y por la cual se rige la presente indagación. 

La figura 5 relata, las etapas que, en correspondencia con la esencia 

fenomenológica, se suscribe desde ahora la investigación presente, destacando que 



47 
 

en la etapa descriptiva del fenómeno, consta de tres pasos de consideración, a saber: 

el de la elección de la técnica o procedimiento; el de aplicación de la técnica y 

finalmente el de la descripción de protocolo.  

Aunado a ello, la fase o etapa estructural, expresa la rigurosidad del estudio 

fenoménico, la actividad ordinaria a la que se somete el que indaga, sin dejar escapar 

detalle alguno, que torna a ser significativo en el proceso sistemático de la 

investigación, por lo que en circunstancias habidas y necesarias, éste (investigador) 

sin perder su camino y actividad gnoseológica, puede volver e/o ir atrás y retornar con 

gran diligencia, si así se requiere desde la realidad, pues en algunos casos se requiere 

observar por separado. 

 
 

Figura 5 
Etapas del método fenomenológico 

 
Nota: Tomado de Trejo (2012). 
Fuente: elaborado por el autor 

 

Asimismo, la etapa de discusión, que, partiendo de los hallazgos de la pesquisa, 

desde la perspectiva fenomenológica se permite entender el verdadero sentido del 

fenómeno, por ello la trascendencia, que según Husserl (1962), ésta: “… “purifican” 

los fenómenos en el “mundo” real” (p. 10), es decir, entiende las diferencias y 



48 
 

similitudes, con una secuencia de ideas y pasos que otorgan al método dicha 

rigurosidad científica.  

 
Contexto de la pesquisa 

 
La investigación debe contar con un contexto que delimita el desarrollo o radio 

de acción del objeto estudio, que se enmarca dentro del paradigma interpretativo, 

donde según Gurdián-Fernández (2007): “… el investigador cualitativo hace una 

inmersión en el contexto o medio donde se localiza el tema de estudio o la pregunta 

generadora del proyecto” (p. 180), de esa localización de donde el investigador ha 

aprehendido el fenómeno, cuestionándolo y en consecuencia, auscultarlo, que en este 

caso es el Chocó y el objeto-estudio es el rol de la Iglesia en la formación humana de 

las comunidades chocoanas, el contexto viene a ser la Diócesis de Quibdó, 

actualmente Sede Vacante. Este contexto como se indica en el problema, 

históricamente ha dado muestra de apostar por la educación o formación de su pueblo, 

pero desde el prisma de la Educación Religiosa Escolar. Según Flick (2006) el 

escenario, contexto, lugar, ambiente o espacio geográfico de desarrollo de la 

indagación es:  

Aquel contexto natural en el cual el observador obtiene fácil acceso establece 
una buena relación inmediata con los informantes y recoge datos directamente 
relacionados con los intereses investigativos. El investigador debe negociar el 
acceso, gradualmente obtiene confianza y lentamente recoge datos que se 
adecúan a sus intereses (p. 128). 

 

No cabe duda que este medio geográfico o espacial está constituido por 

personas humanas que son el referente gnoseológico y antropológico que, desde sus 

prácticas, saberes específicos o habilidades, así como rasgos culturales, son ofrecidos 

al investigador, datos que van emergiendo en la medida que el investigador 

conjuntamente con la comunidad, abre paso a una interacción espontánea, libre, 

honesta. 

 
Informantes Clave 

 
Los informantes clave o actores sociales como también se califican, son la 



49 
 

materia prima y material de toda indagación, pues desde cada una de ellas, como 

manifestaciones de vida, se obtienen los datos que da sentido al hecho sistematizador 

y de rigurosidad científica a la investigación, claro está, que presidido y orientado por 

el método.  Según Monistrol (2009) citado por Duarte y Parra (2014), los informantes 

clave son: “… el conjunto de unidades de análisis, individuos, objetos o elementos que 

se someten a estudio; pertenecen a la investigación y son la base fundamental para 

obtener información confiable y representativa” (p. 65), por lo que no cualquier sujeto 

ha de ser concebido como actor social, sino que éste debe ser un sujeto que por 

experiencia, noción e/o vinculación con el objeto-estudio y el contexto, garantice datos 

significativos, de valor, constructivos, fehacientes para el proceso de investigación. 

En consecuencia, los actores sociales que sirvieron al presente estudio se 

exponen a continuación en la Tabla 1, con algunos rasgos que, sin revelar su 

identidad, les cualifica y califica como sujetos de valor dianoético y que, amén a sus 

experiencias, conocimientos, vivencias, se logró alcanzar ideas significativas para el 

presente estudio. 

 
Tabla 1 
Informantes clave 
Código Sexo Título Estudios Otros 

DLF M Teólogo  
 

Antropólogo 
 
 

Doctor en 
Antropología 

Pontificia Universidad 
Javeriana de Bogotá 

Universidad Nacional de 
Bogotá 

Universidad de Paris VIII 

 

MMCl M Licenciado en  
Filosofía 

Especialista en 
Teología 

Magister en 
Educación. 

Doctor de Sociales, 
filosofía e historia 

afroamericana 

 Rector en varias instituciones 
educativas de Quibdó 

Coordinador de 
Etnoeducación del 

departamento del Chocó 

EIC F Licenciada en 
Educación: Área 

Biología 
Magistra en Biología: 

Área Genética 

Pontificia Universidad 
Javeriana de Bogotá 

Docente Universitaria desde 
1980 hasta el presente, toda 

una vida en el Chocó 

DJF M Abogado  Asesor político jurídico 
51 años en el Chocó 



50 
 

post grado 
conciliador en 

derecho y equidad 

MDM M Licenciado en. 
Ciencias Sociales. 

Psicólogo 
Magister en 
Psicología 

Especialista en 
Educación 

Personalizada 
Doctor en Psicología 

Universidad Pontificia 
Bolivariana de Medellín 
Universidad Cooperativa 

de Colombia 
Universidad Católica de 

Manizales 
Universidad de San 

Buenaventura 

20 años en el Chocó 

LDDo M Comunicador Social 
Especialista en Ética 

y Derechos 
Humanos. 

Investigador cultural Toda la vida en el Chocó 

Fuente: elaboración del autor 

 

Es importante destacar, que la presente investigación es aplicada en las 

comunidades chocoanas, y de ahí una perspectiva muy general; ésta se discrimina en 

función a esas comunidades del Chocó que se someten al presente estudio, por lo 

que de cada una de éstas el investigador estructuró un número significativo y propicio 

de informantes clave, constituida entre: clérigos, fieles laicos, docentes, miembros de 

comunidades indígenas y afrodescendientes. Esta radiografía mostró a primera vista 

un universo amplio, pero que la razón natural del estudio requiere de ellos sus 

apreciaciones en correlación con el objeto y por ende, garantizó al estudio noticias o 

aportes significativos para la investigación. 

 

Técnica de recolección de la información 

 
Tratándose de un investigación fenomenológica, en consecuencia, con enfoque 

cualitativo, no se requirió de datos cuantitativos, la técnica apropiada para la 

recolección de la información es la entrevista, además de otras técnicas que en 

asociación a ésta (entrevista) amplían el campo de noción y de comprensión del 

fenómeno en el proceso de sistematización, por lo que la observación participante, así 

como la documentación, además de la entrevista semiestructurada, condujeron a la 

consolidación de datos significativos para el desarrollo indagatorio. Duarte y Parra 

(2014) definen la técnica de recolección de datos como: “… las distintas formas o 

maneras de obtener la información” (p. 55). 



51 
 

Cabe destacar, que la documentación, según Sandoval (2003): “Es 

fundamental para el uso de la información de carácter documental disponible como 

también en los casos de revisión de la literatura sobre la temática” (p. 150) dado que 

estas fuentes referenciales, teóricas o investigaciones en fin, coadyuvaron al 

investigador en el discurso a la hora de la recolecta de la información en ese proceso 

socializador y de empatía necesaria entre entrevistador y entrevistado; además de ser 

útil en el proceso sistematizador, aun cuando los sustentos teóricos son un 

fundamento, las fuentes que se puedan abordar por el que investiga, permitió 

enriquecer discurso y comprensión del fenómeno sobrevenido del informante clave en 

el acto de triangulación. 

Asimismo, la entrevista semiestructurada, aunque se admite como acto 

frecuente en el hecho investigativo de orden cualitativo, es un momentos donde de 

acuerdo al planteamiento de Sandoval (2003): “…el investigador no solamente hace 

preguntas sobre los aspectos que le interesa estudiar, sino que debe comprender el 

lenguaje de los participantes y apropiarse del significado que éstos le otorgan en el 

ambiente natural donde desarrollan sus actividades” (p. 151), por lo que el instrumento 

se estructuró con interrogantes entendibles, asimilables y comprensibles por el 

entrevistado a fin de obtener el mejor dato u opinión para la investigación.  

Para esta técnica se empleó como instrumento el guion de entrevista que 

estuvo constituido por preguntas claves con las que el investigador pudo obtener de 

las entrevistadas descripciones del mundo vivido, además de sus nociones en 

referencia al objeto-estudio. En este sentido, no se trató de un listado gigantesco de 

cuestiones abiertas, sino de un marco de interrogantes que permitieron a los 

informantes garantizar al investigador elementos de valor; puede que una de estas 

interrogantes abriese la posibilidad de ir más allá de lo cuestionado, por lo que también 

se suscribe la posibilidad del desarrollo de la entrevista a profundidad, como se indica, 

según sea el caso y lo ofrecido dialécticamente por el entrevistado. 

 
Técnica y análisis de la información 

 
Finalmente, luego de la recolección de la información, se hizo necesario 

delimitar la técnica con la cual el investigador analizó la información recabada. Es 



52 
 

importante sostener la razón epistemológica de la investigación, es decir, la hoja de 

ruta del viaje indagatorio, pues no se ha de concebir una sistematización de la 

investigación, con una técnica inapropiada del método concebido. Y en este sentido, 

primeramente, cada manifiesto de vida de los informantes contó, desde sus aportes, 

como lo observado en el contexto, que, en vinculación con las fuentes referenciales, 

permitieron al investigador comprender el fenómeno y mostrar hallazgos en la 

pesquisa. 

La técnica de análisis de la información, en conformidad con el método 

fenomenológico se desarrolla inicialmente desde el proceso intrínseco que finaliza 

develándose por parte del actor social sobre la esencia de sus experiencias o vidas. 

No se trata de cuantificar datos, pero sí de comprender realidades manifestadas desde 

las existencias vividas. El proceso de interacción dialógica entre el investigador y el 

actor social se desarrolló obedeciendo a una arquitectura que bien delimita, en este 

caso el método fenomenológico a la luz de Martínez (2014) y que se evidencia en la 

figura 6. 

 
Figura 6 
Arquitectura del método fenomenológico según Martínez 

 

Nota: Tomado de Martínez (2014) 
Fuente: Elaborado por el autor. 



53 
 

 
En síntesis, luego del encuentro entre el actor social y el investigador y la 

asistencia de lo que el autor del estudio califica como nota informada, procede a una 

ordenación de cada aporte por cada informante clave. En algunos casos, la 

transcripción de la información y posterior a ello, la lectura de cada uno de los criterios 

existenciales de los informantes y sucesivamente el estudio a profundidad de estos a 

los fines de construir lo que se denominó matriz categorial, por el cual de orientó todo 

el proceso de análisis de la información.  

En este espacio analítico, durante el recorrido del estudio, el investigador pudo 

contrastar datos entre sí (si la dinámica lo permitía), además con fuentes referenciales 

y lo observado a los efectos de obtener hallazgos significativos para el estudio y 

finalmente, la teorización que constó en la integración coherente de aquellos aspectos 

relevantes del estudio y que pasan a ser contribuyentes de la investigación a las 

ciencias de la educación. 

En conclusión, pese a la organización procedimental de la sistematización de 

la investigación, ésta no se vio auxiliada u orientada bajo estándares tecnológicos, 

específicamente bajo el uso del Software Atlas. Ti u otro de tal dimensión; la 

sistematización tuvo un desarrollo absolutamente humano-reflexivo en atención al 

objeto-estudio y a los objetivos de la pesquisa, así como la contrastación por vía de 

fundamento (Heidegger, 1953) con los sustentos teóricos u obras referenciales que 

asistieron a dicho proceso de triangulación. En síntesis, toda una estructura que 

orienta el proceso sistematizador de la pesquisa, a los fines de otorgar orden y sentido 

a lo analizado respectivamente. 

 
Criterios de validez de la investigación 

 
La validez en la investigación hace referencia al grado en que los resultados 

obtenidos reflejan con fidelidad la realidad que se pretende estudiar. En el marco de 

esta investigación sobre los fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción 

de la Iglesia Católica en la educación y formación humana en comunidades 

chocoanas, se aplicaron los siguientes criterios de validez, ajustados al enfoque 

cualitativo y al contexto socioeducativo y cultural. 



54 
 

 
Validez interna 

 
La validez interna se refiere al grado en que los resultados de una investigación 

son una consecuencia directa de los procedimientos aplicados y no de factores 

externos o no controlados. En investigaciones cualitativas, como la presente, esta 

validez se manifestó en la coherencia lógica y metodológica entre los distintos 

elementos del proceso investigativo: planteamiento del problema, objetivos, marco 

teórico, método y análisis de datos (Hernández, Fernández & Baptista, 2014). 

Para garantizar la validez interna, es indispensable que el problema de 

investigación esté claramente delimitado, respondiendo a una necesidad real y 

específica del contexto, en este caso, el papel de la Iglesia Católica en la formación 

educativa y humana en comunidades chocoanas. Los objetivos se derivaron del 

problema y se orientó hacia la comprensión profunda del fenómeno, no hacia 

generalizaciones estadísticas. 

Asimismo, el marco teórico debe ofrecer categorías conceptuales sólidas 

(como dignidad humana, formación integral, epistemología contextual e 

interculturalidad) que se articularon consistentemente con los hallazgos alcanzados. 

Durante el análisis, las interpretaciones se fundamentaron directamente de los datos 

recolectados, evitando inferencias no respaldadas o sesgos del investigador. 

Otro elemento clave es la consistencia entre los instrumentos y las técnicas de 

recolección de datos (entrevistas, observación participante, análisis documental) con 

los objetivos planteados. En este estudio, por ejemplo, se aplicaron entrevistas 

semiestructuradas a actores sociales (docentes, agentes pastorales, líderes 

comunitarios) materializando en la práctica, los fundamentos ontológicos y 

epistemológicos de la acción educativa de la Iglesia. 

Finalmente, se llevó a cabo el proceso de triangulación de fuentes y la revisión 

constante de categorías emergentes durante el proceso de análisis que también 

contribuyeron a fortalecer la validez interna, ya que permitió contrastar la información 

desde múltiples perspectivas y aseguró la fidelidad de las interpretaciones frente a la 

realidad estudiada. 

 



55 
 

Validez externa o transferibilidad 

 
Este tipo de validez se refiere al grado en que los hallazgos de un estudio 

pueden ser aplicables o útiles en otros contextos similares, aunque no idénticos. A 

diferencia de la generalización estadística que caracteriza a los estudios cuantitativos, 

la transferibilidad cualitativa no pretende aplicar resultados a grandes poblaciones, 

sino ofrecer insumos conceptuales, interpretativos y prácticos que puedan ser 

significativos para otros escenarios sociales y culturales con características 

comparables (Lincoln y Guba, 1985). 

Esta investigación, se centró en la acción educativa de la Iglesia Católica en 

comunidades chocoanas, se procuró fortalecer la transferibilidad mediante el uso de 

descripciones densas (thick description). Esto implicó no solo relatar hechos o 

prácticas observadas, sino también contextualizarlas profundamente, explicando las 

dinámicas sociales, religiosas, económicas y culturales que las configuran. Por 

ejemplo, se incluyeron descripciones detalladas de la espiritualidad local, la relación 

histórica entre la Iglesia y los pueblos afrodescendientes, y los procesos pedagógicos 

interculturales en contextos escolares y comunitarios. 

Estas descripciones no solo enriquecieron la comprensión interna del 

fenómeno, sino que permitieron que lectores e/o investigadores de otras regiones —

especialmente de zonas con presencia indígena o afrodescendiente, o con fuerte 

actividad eclesial— evalúen si los hallazgos pueden contrastar con sus propias 

realidades. La clave está en ofrecer suficiente información contextual y metodológica 

para que otros determinen si los resultados son transferibles a su situación (Lincoln y 

Guba (1985).  

Además, se documentó con claridad el proceso de selección de participantes o 

informantes clave como: los criterios de inclusión y exclusión, las características de 

las comunidades estudiadas, y las condiciones sociales en las que se desarrolló el 

trabajo de campo. Todo esto permitió que los resultados no fuesen interpretados como 

verdades absolutas, sino como propuestas contextualizadas que puedan inspirar 

nuevas investigaciones o adaptaciones locales. 

 

 



56 
 

Validez teórica 

 
La validez teórica hace referencia a la coherencia, solidez y adecuación del 

marco conceptual que sustenta la investigación. En estudios cualitativos, 

especialmente aquellos de corte filosófico, teológico o socio pedagógico, este tipo de 

validez resulta fundamental, ya que garantiza que las interpretaciones de los 

fenómenos observados estén bien fundamentadas y alineadas con conceptos 

reconocidos en la literatura académica (Taylor y Bogdan, 2000). 

En el caso de esta investigación, se construyó un marco teórico sólido que 

integra perspectivas de la ontología del ser humano desde la visión cristiana, la 

epistemología contextual, la pedagogía liberadora, y los fundamentos de la educación 

intercultural. Dicho marco se apoyó en documentos del Magisterio de la Iglesia (como 

la Gravissimum Educationis, la Evangelii Gaudium), así como en autores 

contemporáneos que abordan el papel de la Iglesia en contextos multiculturales y en 

condiciones de desigualdad social. 

La validez teórica se aseguró también mediante la coherente aplicación de 

conceptos. Se explicó, cómo se entienden y utilizan nociones como formación integral, 

liberación educativa, diálogo de saberes, comunidad, o espiritualidad encarnada. 

Estos conceptos no se usaron de forma abstracta, sino que se vincularon con prácticas 

reales observadas en las comunidades chocoanas, lo cual fortaleció la articulación 

entre teoría e información. Además, se llevó a cabo la lectura crítica de las fuentes, 

reconociendo las tensiones entre el discurso institucional de la Iglesia y las vivencias 

concretas de los actores locales. Esto aporta profundidad interpretativa y evita caer en 

posturas idealizadas o reduccionistas. 

 
Validez ética 

 
La validez ética garantiza que la investigación respeta los principios 

fundamentales de integridad, dignidad, autonomía y justicia en el trato con las 

personas y comunidades participantes. En investigaciones con poblaciones 

históricamente vulneradas, como las comunidades afrodescendientes e indígenas del 

Chocó, este criterio adquiere una importancia central (Gibbs, 2007). 



57 
 

Para fortalecer esta dimensión, se aplicaron protocolos de consentimiento 

informado, explicando a los participantes el propósito de la investigación, su carácter 

voluntario, así como el fin y uso confidencial de la información obtenida. Además, se 

garantizó el anonimato de los testimonios y se ofreció la posibilidad de que los 

participantes revisaran sus aportes antes de ser incluidos en el análisis. 

Otro aspecto relevante fue el enfoque participativo y dialógico del trabajo de 

campo. La relación entre el investigador y la comunidad no fue vertical, sino horizontal, 

reconociendo el valor del conocimiento local y evitando imponer interpretaciones 

ajenas. Se fomentó una escucha activa y respetuosa, especialmente en lo relacionado 

con la espiritualidad, las tradiciones culturales y los valores comunitarios. 

Por último, la investigación mantuvo un compromiso con la transformación 

social, entendiendo que la producción de conocimiento no debe limitarse a la 

academia, sino que debe contribuir al fortalecimiento de prácticas educativas más 

justas, inclusivas y liberadoras. 

 
Validez pragmática 

 
La validez pragmática hace referencia al valor práctico y aplicabilidad de los 

hallazgos de una investigación en contextos reales. En el enfoque cualitativo, este 

criterio se relaciona con la capacidad de la investigación para generar conocimiento 

útil, contextualizado y relevante para quienes viven y actúan dentro del fenómeno 

estudiado (Creswell y Poth, 2018). 

En el presente estudio, la validez pragmática se refleja en el hecho de que los 

hallazgos no solo contribuyeron al conocimiento académico, sino que ofrecieron 

orientaciones concretas para el fortalecimiento de la acción educativa y formativa de 

la Iglesia Católica en comunidades culturalmente diversas como las del Chocó. Estas 

orientaciones pueden aplicarse, por ejemplo, en el diseño de programas pastorales 

más sensibles a la realidad sociocultural local, en la mejora de propuestas curriculares 

en escuelas, o en la formación de agentes educativos y catequistas con un enfoque 

intercultural y contextualizado. 

Asimismo, la investigación aporta elementos útiles para la reflexión institucional 

de la Iglesia sobre su misión educativa en territorios con presencia afrodescendiente 



58 
 

e indígena, respetando los saberes tradicionales y las cosmovisiones propias. Este 

tipo de aportes facilita la toma de decisiones pedagógicas, pastorales y comunitarias 

más informadas, y fomenta el diálogo entre la fe cristiana y las culturas locales. Por 

tanto, se cumplió con el principio de que una investigación de calidad no solo debe 

responder a preguntas teóricas, sino también tener implicaciones prácticas y 

transformadoras, especialmente en contextos donde la educación representa un 

instrumento de liberación, dignificación y promoción humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 

CAPÍTULO IV 

 

LOS HALLAZGOS 

 

Interpretación y comprensión de los hallazgos 

En este momento cada una de las perspectivas devenida de los actores 

sociales que gentilmente sirvieron desde sus experiencias, vivencias, emociones, 

incluso sus saberes especializados, brindan información que llevó al investigador a 

analizar cada una de estas proposiciones a los fines de constituir el corpus científico 

al estudio, teniendo en cuenta el propósito del mismo: “Generar fundamentos 

ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia Católica en la educación y 

formación humana en las comunidades chocoanas”. Para ello, siete (7) actores 

sociales condujeron sus respuestas para darle sentido al objetivo, para que el 

investigador analítica y hermenéuticamente comprendiera el fenómeno y llevara a 

término científico el estudio. 

Para el análisis de la información, el investigador tuvo en cuenta tres (3) 

categorías modulares, a saber: acción de la Iglesia Católica en la educación, 

educación y formación humana y, la Iglesia Católica en la formación humana en las 

comunidades chocoanas, cada una de éstas, bajo la guía de cinco (5) categorías y 

quince (15) subcategorías que delimitaron de manera ordenada y estructurada la 

información, así como el análisis de la misma.  

A esta estructura se llega, amén al estudio y consolidación de cada información 

suministrada por el actor social, es decir, el investigador concretó luego de revisar 

cada relato, escrito, oído y reviviendo cada realidad que lo llevó a comprender tales 

realidades y le condujeron a estructurar unidades de análisis y subcategorías para 

ordenar todo el proceso de análisis y de ahí la estructuración, donde el investigador 

se adueña de esas fuentes y las acomoda en cada casilla correspondiente. 

De la primera categoría modular, Acción de la Iglesia Católica en la Educación, 

se conciben las siguientes categorías y subcategorías respectivamente: Naturaleza 



60 
 

de la Iglesia Católica con las subcategorías: Tarea de la Iglesia, Sentido social de la 

Iglesia y Documentos orientadores de la tarea de la Iglesia; así como la Categoría 

Acción Pastoral, las subcategorías Orientación epistemológica de los documentos 

orientadores de la acción pastoral de la Iglesia Católica, Filosofía y praxis teológico-

pastoral; y finalmente Iglesia y Educación, con las subcategorías escuela e Iglesia: 

entes humanizantes, la Iglesia en la historia de la educación latinoamericana y 

pedagogía evangelizadora.  

En tanto, la segunda categoría modular: Educación y formación humana, 

concita la categoría Formación humana con las subcategorías: Educación moral, 

estrategias y recursos didácticos para la formación humana y entornos educativos y 

eclesiales para la formación humana. Y finalmente, en la tercera categoría modular: 

La iglesia católica en la formación humana en las comunidades chocoanas, la 

categoría y subcategorías respectivas, a saber: Categoría Finalidad de la Iglesia 

católica chocoana en la educación, con las subcategorías: Teleología de la educación 

religiosa en el Chocó, Iglesia católica e influencia de las manifestaciones 

socioculturales y principios axiológicos en la formación humana.  

Cada uno de estos elementos que figuraron el rasgo analítico, reflexivo y 

comprensivo del fenómeno en estudio, permitió al investigador generar fundamentos 

ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia Católica en la educación y 

formación humana en las comunidades chocoanas, a partir de las percepciones que 

los informantes clave, reflejaron durante las entrevistas.  

La Iglesia Católica (IC) ha ido desde la acción evangelizadora jugando un rol 

educativo fundamental, no sólo en pro de la consolidación de la fe, sino en la formación 

axiológico-teológico, así como axiológico-social y finalmente en la formación de la 

persona humana para concretar en el hombre y la mujer, la aspiración a la santidad y 

consecuentemente, a ser mejores personas en lo social, familiar y en lo individual.  

Cada uno de estos aspectos dados a conocer en los renglones anteriores, se 

pueden visibilizar de mejor manera en la Tabla 2 tomando en cuenta las tres 

categorías modulares antes descritas, las categorías y las subcategorias que fueron 

interpretadas a la luz de los postulados de autores y de la percepcion del investigador 



61 
 

en función de lo expuesto. A continuación, se expone la Matriz Categorial de la 

investigacion. 

 
Tabla 2 
Matriz categorial de la investigación 

Categoría 
modular 

Categoría Subcategoría 

Acción de la 
Iglesia católica 
en la educación 

Naturaleza de la 
Iglesia Católica 

• Tarea de la Iglesia 

• Sentido social de la Iglesia 

• Documentos orientadores de la 
tarea eclesial 

Acción Pastoral  

• Orientación epistemológica de los 
documentos orientadores de la 
acción pastoral de la IC. 

• Filosofía y praxis teológico-pastoral 

Iglesia y Educación 

• Escuela e Iglesia: entes 
humanizantes. 

• La Iglesia en la historia de la 
educación latinoamericana 

• Pedagogía evangelizadora 

Educación y 
formación 
humana 

Formación humana • Educación moral 

• Estrategias y Recursos didácticos 
para la formación humana 

• Entornos educativos y eclesiales 
para la formación humana 

La iglesia 
católica en la 
formación 
humana en las 
comunidades 
chocoanas 

Finalidad de la Iglesia 
católica chocoana en 
la educación 

• Teleología de la educación religiosa 
en el Chocó 

• Iglesia católica e influencia de las 
manifestaciones socioculturales 

• Principios axiológicos en la 
formación humana 

Fuente: elaboración del autor. 

 
Categoría 1: Naturaleza de la Iglesia Católica 

 

Definir a la Iglesia no resulta fácil, dada la ambigüedad que existe, es decir, 

para unos la Iglesia pasa a ser aquel individuo que, por medio del Bautismo como 

Sacramento, se circunscribe y pasa a ser parte de esa comunidad de fieles que 

profesan una fe; y en otro sentido, que ya no es el pueblo fiel, hace referencia a aquella 

infraestructura o edificación material que sirve de culto o lugar de encuentro de un 



62 
 

grupo de creyentes para ejercer prácticas religiosas según sea el Credo. Sin embargo, 

el Catecismo de la Iglesia Católica (1999) confirma que: 

La “Iglesia” es el pueblo que Dios reúne en el mundo entero. La Iglesia de Dios 
existe en las comunidades locales y se realiza como asamblea litúrgica, sobre 
todo eucarística. La Iglesia vive de la Palabra y del Cuerpo de Cristo y de esta 
manera viene a ser ella misma Cuerpo de Cristo (n. 752). 
 
Entonces, la Iglesia, según el Catecismo es el conjunto de personas que 

conforman una comunidad, que se reúne, escucha la palabra de Dios, se alimenta del 

Cuerpo de Cristo y vive conforme al testimonio expreso de la vida del Hijo de Dios; 

aun cuando se puede pensar, que no es sólo ser comunidad y de manera individual 

ser un miembro más de una asamblea de creyentes, sino que la Iglesia consiste en 

ser realmente aquel individuo y grupo de personas que ejercen en su vida la comunión 

de una vida divina y humana en congruencia con los mandatos divinos y el evangelio 

del amor. 

Por naturaleza la Iglesia tiene unos atributos que la perfila y estructura. El 

mismo Catecismo de la Iglesia Católica, fundamentado en las Escrituras Sagradas 

manifiesta tales atributos esenciales, demarcando a su vez, el carácter misional que 

le asiste a la Iglesia en pro de dar a conocer desde la prédica evangélica los misterios 

divinos. Ver figura 7. 

 

Figura 7 
Atributos esenciales de la Iglesia  

 
Nota: datos tomados del Catecismo de la Iglesia Católica, 1999, § 866-869 
Fuente: elaboración del autor 



63 
 

 

Desde aquel momento, que le manifestó a Pedro que sobre él edificaría su 

Iglesia y no habría poderes algunos que prevalecerían sobre ella (Biblia, Mt. 16, 18), 

desde ese mismo instante se constituyó un fin natural y esencial de la Iglesia que más 

tarde se patenta bajo el exhorto del mismo Cristo a sus discípulos: “Vayan por todo el 

mundo y anuncien la Buena Nueva a toda la creación” (Biblia, Mc.16, 15) visibilizado 

en la Figura 7. 

Bajo esta definición y estructura, la Iglesia cumple la Misión kerigmática, es 

decir, el anuncio de la Buena Nueva a lo largo y ancho del mundo como: “…enviada 

por Dios a las gentes para ser "el sacramento universal de la salvación", obedeciendo 

el mandato de su Fundador (Cf. Mc, 16,15) (…) se esfuerza en anunciar el Evangelio 

a todos los hombres” (Concilio Ecuménico Vaticano II. (1965), Ad Gentes, 1), y en este 

sentido, esta categoría expresa opiniones, sentimientos, nociones y experiencias de 

los actores sociales en cada una de sus subcategorías que permiten comprender a 

profundidad la tarea de la iglesia, el sentido social de ella y conocer los documentos 

orientadores de la tarea eclesial. 

 
Subcategoría: Tarea de la Iglesia 

 
La Iglesia, como cualquier otro ente, tiene definida su tarea, es decir, el radio 

de acción en el marco de la humanidad, el anuncio de la buena nueva a través de su 

misión evangelizadora con la que se proclama, además, la justicia social sin auspicios 

ideológicos sino en pro del bienestar del prójimo, denuncia la injusticia por lo que se 

considera uno de los roles que desempeña la Iglesia históricamente, más específicos, 

la Iglesia tiene la tarea de: “… santificar, educar y regir” (Barreneche, 2018, p. 19).  

En primer lugar, a través de la administración de los sacramentos, de manera 

fundamental con la celebración y participación constante de la Eucaristía (Concilio 

Ecuménico Vaticano II (1965), Lumen Gentium, 26) y en ella se ejerce la labor de la 

enseñanza a través del anuncio del evangelio y finalmente, en cada rincón donde haya 

presencia de Iglesia, ahí se ejerce una tarea administrativa a través de la persona del 

Obispo como Ordinario de lugar para ejercer con autoridad la misión encomendada 



64 
 

por Cristo a sus Apóstoles (Concilio Ecuménico Vaticano II (1965), Lumen Gentium, 

27).  

En este sentido, es importante conocer de parte de los informantes abordados 

por el investigador, sobre sus criterios respecto a la Tarea que ha venido 

desempeñando o que ejerce la Iglesia desde una perspectiva general o particular. 

Según MDM y LDDo, la tarea de la Iglesia se resume en la: “Evangelización, la 

educación”, aunque para EIC la tarea esencial es: “La evangelización”, éste actor 

social al igual que LDDo amplían dicha proposición al considerar que: “desde sus 

orígenes, la Iglesia ha visto en la enseñanza el mejor camino para acerca a las 

comunidades a los principios y valores de la fe” (EIC) dado que la Iglesia, como lo 

amplía LDDo es: “…columna y fundamento de la verdad", (Biblia, cf. 1 Tm. 3, 15), 

confió su divino fundador una doble misión, la de engendrar hijos para sí, y la de 

educarlos y dirigirlos, velando con maternal solicitud por la vida”; además de 

considerar que se educa a fin de proporcionar a la comunidad un: “… impulso a la 

organización social” (MDM). 

Por otra parte, hay proposiciones que expresan que la tarea de la Iglesia, 

además de evangelizar, consiste en: “… hacer presente a Cristo en la vida de las 

personas y los pueblos” (DJF), “Formar a las comunidades (…) Promover la fe, la 

solidaridad, la libertad, la igualdad”. Desde el mismo proceso evangelizador y a través 

de éste, el educativo, la Iglesia congruentemente forma a las comunidades en pro del 

bien común desde la: “la promoción de la fe cristiana” (MMC), dado que Cristo en 

aquel mandato expresado a los discípulos: “Id por todo el mundo y predicad el 

evangelio a toda criatura”, no sólo consistía en darlo a conocer a Él como nueva 

noticia, sino a predicar en palabra y en con el testimonio de vida la sinopsis normativa 

en el denominado Mandamiento Nuevo: “…ámense los unos a los otros; como yo les 

he amado, que también se amen los unos a los otros” (Biblia, Jn. 13, 34”  y sólo así, 

los demás sabrán quién es Cristiano y quién no (Biblia, Jn. 13, 35). 

Es importante acotar el aporte de DLF, quien destaca que la Iglesia ejerce su 

tarea de manera ordenada y sistemática, porque ésta se guía por un: “…proyecto de 

pastoral basado en la defensa de la Vida” (DLF), dejando comprendido, que la tarea 

evangelizadora que jamás finaliza y está tácita en la acción eclesial, así como la 



65 
 

educativa que está inherente al hecho evangélico; la Iglesia ha trascendido en su 

discurso, y en efecto, hacer eco del evangelio del Amor, quedaría esta tarea 

evangélica absolutamente nula si ante diversas situaciones globales o locales donde 

la vida está en entredicho o sin valor alguno, la Iglesia queda silente.  

Todo lo contrario, una tarea evangelizadora de la Iglesia es defender a 

cabalidad la vida humana, ya lo expresara San Juan Pablo II en su Carta Encíclica 

Evangelium Vitae (1995): “El Evangelio de la vida está en el centro del mensaje de 

Jesús. Acogido con amor cada día por la Iglesia, es anunciado con intrépida fidelidad 

como buena noticia a los hombres de todas las épocas y culturas” (§ 1).  No obstante, 

el Código de Derecho Canónico (1984) comprende que:  

La Iglesia, a la cual Cristo Nuestro Señor encomendó el depósito de la fe, para 
que, con la asistencia del Espíritu Santo, custodiase santamente la verdad 
revelada, profundizase en ella y la anunciase y expusiese fielmente, tiene el 
deber y el derecho originario, independiente de cualquier poder humano, de 
predicar el Evangelio a todas las gentes, utilizando incluso sus propios medios 
de comunicación social (Can. 747). 

 
Queda así expresada una responsabilidad superlativa de la Iglesia en su 

quehacer en medio de los hombres, a lo que el Catecismo de la Iglesia Católica (1999), 

así mismo, el Concilio Ecuménico Vaticano II (1995) en sus constituciones dogmáticas 

(Lumen Gentium y Dei Verbum), como en decretos (Presbyterorum Ordinis) expresa 

la tríada de responsabilidades que tiene la Iglesia y que en la Tabla 3 se explicita 

ampliamente: 

 

Tabla 3 
Función esencial de la Iglesia 

Nº Función Descripción 

1 Enseñar Los obispos con los presbíteros, sus colaboradores, "tienen como 
primer deber el anunciar a todos el Evangelio de Dios" (PO 4), según 
la orden del Señor (cf. Mc 16, 15) Son también los maestros 
auténticos, por estar dotados de la autoridad de Cristo" (LG 25). El 
oficio pastoral del Magisterio está dirigido, así, a velar para que el 
Pueblo de Dios permanezca en la verdad que libera. … la Iglesia 
propone por medio de su Magisterio supremo que algo se debe 
aceptar "como revelado por Dios para ser creído" (DV 10) y como 
enseñanza de Cristo, "hay que aceptar sus definiciones con la 
obediencia de la fe" (LG 25). 



66 
 

2 Santificar El obispo "es el administrador de la gracia del sumo sacerdocio" (LG 
26), en particular en la Eucaristía que él mismo ofrece, o cuya 
oblación asegura por medio de los presbíteros, sus colaboradores. 
Porque la Eucaristía es el centro de la vida de la Iglesia particular. El 
obispo y los presbíteros santifican la Iglesia con su oración y su 
trabajo, por medio del ministerio de la palabra y de los sacramentos. 
La santifican con su ejemplo, "no tiranizando a los que os ha tocado 
cuidar, sino siendo modelos de la grey" (1 P 5, 3). Así es como llegan 
"a la vida eterna junto con el rebaño que les fue confiado"(LG 26). 

3 Gobernar Los obispos, como vicarios y legados de Cristo, gobiernan las Iglesias 
particulares que se les han confiado, no sólo con sus proyectos, con 
sus consejos y con ejemplos, sino también con su autoridad y 
potestad sagrada "(LG 27), que deben, no obstante, ejercer para 
edificar con espíritu de servicio que es el de su Maestro (cf. Lc 22, 
26-27). 

Nota: Datos tomados de Catecismo de la Iglesia Católica, 1999. 
Fuente: elaboración del auto 
 

La Iglesia Católica, ha ejercido a través del tiempo, la tarea que por mandato 

Divino y así dispuesto por el Magisterio vivo de la Iglesia, la función de enseñar al 

pueblo principalmente a través del anuncio del Evangelio, abrazando la verdad y 

admitiendo por obediencia lo orientado por los Obispos y su presbiterio, en vista de 

ser: “… guiado en todo por el sagrado Magisterio, sometiéndose al cual no acepta ya 

una palabra de hombres, sino la verdadera palabra de Dios (cf. 1 Ts 2,13)” (Concilio 

Ecuménico Vaticano II (1965), Lumen Gentium, 12).  

No quiere decir que las orientaciones humanas no ostenten mensaje(s) 

significativo(s) para la humanidad, sino que no existe palabra alguna por encima de la 

Escritura Sagrada, ni la del Magisterios de la Iglesia indicado la Constitución 

Dogmática Dei Verbum: 

… el oficio de interpretar auténticamente la palabra de Dios escrita o transmitida 
ha sido confiado únicamente al Magisterio vivo de la Iglesia, cuya autoridad se 
ejerce en el nombre de Jesucristo. Este Magisterio, evidentemente, no está 
sobre la palabra de Dios, sino que la sirve, enseñando solamente lo que le ha 
sido confiado, por mandato divino y con la asistencia del Espíritu Santo la oye 
con piedad, la guarda con exactitud y la expone con fidelidad, y de este único 
depósito de la fe saca todo lo que propone como verdad revelada por Dios que 
se ha de creer (núm. 10).  
 
De tal manera que, la tarea de la Iglesia, no sólo queda reflejada en la acción 

evangelizadora y en la administración de los sacramentos, sino que, a través de la 



67 
 

celebración de cualquiera de las acciones litúrgicas, los Ordinarios de Lugar (Obispos) 

y su presbiterio en cada una de sus localidades, han de enseñar con fe cada una de 

las orientaciones que son devenidas desde lo divino.  

 

Figura 8  
Representación gráfica de la subcategoría: Tarea de la Iglesia de la Categoría 
Naturaleza de la Iglesia Católica 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

En síntesis, la Iglesia que aún en su proyecto de serlo desde el Colegio 

Apostólico que acompañó a Jesús, recibió la encomienda de ir por el mundo entero 

haciendo discípulos a todas las gentes pregonando la buena noticia, la venida, la 

existencia, muerte y resurrección del Mesías (Biblia, Mc. 16, 15). A lo largo de su 

historia, no sólo se ha quedado en la actividad kerigmática, pues el hecho 

evangelizador, ha visto necesario emplear la enseñanza; además de hacer presente 

a Cristo a través de sus sacramentos y el anuncio de su palabra, educa o forma a las 

comunidades, promocionando a través de la enseñanza la fe cristiana promoviendo, 

entre otras virtudes, la fe, la solidaridad, la libertad, la igualdad; así como la defensa y 

cuidado de la vida humana. 



68 
 

 
Subcategoría: Sentido social de la Iglesia 

 
La iglesia ha jugado un papel importante en orden social pues en su esencia 

está la interacción, atención, vinculación y defensa de todo el género humano. El 

sentido social de la Iglesia se comprende en lo interior de la misma institución religiosa 

como Doctrina Social de la Iglesia y ésta se justifica desde las Sagradas Escrituras, 

pues desde el perfil Misericordioso de Dios y su alta manifestación de amor para con 

la humanidad, objeta toda esclavitud y manifiesto de ello está el referente histórico-

bíblico de la liberación del pueblo que bajo el dominio del Faraón fue asistido por la 

Divinidad a través de Moisés conduciéndoles hacia una tierra considerada la 

prometida, donde manaba leche y miel (Biblia, Ex 3,7-8). Ésta es la manifestación de 

un Dios que escatológicamente esencializa en lo que será la Iglesia a posteriori 

identificándose colectivamente con su Grey a través de la conquista de la libertad. 

Asimismo, el sentido social de la Iglesia se sostiene de la Ley mosaica, pues 

aquellas normas conocidas como los diez mandamientos: “…constituyen las reglas 

primordiales de toda vida social” (Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia (2004), 

Doctrina Social de la Iglesia, 22).  La Iglesia Católica ha provisto desde su proceso 

evangelizador, la formación del ser humano con alto sentido cristiano, inspirado en el 

decálogo y en el evangelio nuevo del amor, pues profesar el bienestar social, la 

libertad, promulgar la justicia y la paz en todos los pueblos, son categorías que se 

resumen en la caridad, como bien se expresa en la literatura Paulina: “Tres virtudes 

hay que ahora permanecen: la fe, la esperanza y el amor. Pero la más excelente de 

ellas es el amor” (Biblia,1. Cor. 13, 13), en definitiva, configurando a los hombres a ser 

sujetos de buena voluntad.  

Al respecto, cada actor social brinda aportes significativos en razón a la labor 

que ha emprendido la Iglesia por historia en materia social. Desde la tarea 

evangelizadora y por ende educadora, la Iglesia “…impulsa a la organización social” 

(MDM) y de ahí la conformación de comunidades con el fin de: “…reivindicar sus 

derechos individuales y colectivos” (MRM), principio que debe obrar en toda persona 

humana para no incurrir en el maltrato, el desprecio, la violación, las guerras y la 



69 
 

muerte de los hermanos, independientemente de las fronteras, razas, culturas, credo, 

estrato social, entre otros.  

Convencidos y por albedrío patentar el amor al prójimo, difícilmente se puede 

renunciar a la labor social a la que Cristo ha llamado a la Iglesia: “… a lograr la justicia 

social desde la equidad” (DJF). Para muchas personas que difieren de la Iglesia por 

fe o por simplemente definirse no practicantes del cristianismo católico, no conciben 

como idóneo la lucha social y las diversas formas de cómo el hombre ejerce su 

reclamo por los derechos que por naturaleza está llamado a asistir.  

Cabe destacar, que no son los únicos derechos expresados por la Carta 

Encíclica Pacem in Terris, son muchos más, pero estos en síntesis son una muestra 

de la dedicación que tiene la Iglesia en orden al sentido social, la preocupación y 

ocupación por el bienestar, la paz, la justicia entre los seres humanos de todo el 

mundo. Según Juan XXIII (1963), es sujeto de derechos, así como deberes y de estos 

primeros en la Figura 9 claramente se comprenden..  

 

Figura 9 
Derechos de la persona humana a la luz de Pacem in Terris 

 
Nota: datos tomados de Carta Encíclica Pacem in Terris, 1963 
Fuente: elaboración del autor 

 



70 
 

Para mediados de siglo y con la mirada puesta en las evoluciones que para 

entonces se asomaban, hoy día es una propuesta profética ante los avances 

tecnológicos y científicos demarcando la importancia de tener latente la conciencia del 

valor humano, su dignidad y que ante todo avance y cúmulo de conocimientos, no es 

admisible el desconocimiento de Dios como creador del Universo y del Hombre, sino 

evolucionar con la conciencia de que somos creados a su imagen y semejanza y en 

consecuencia convivir bajo la noción de la otredad o alteridad, es decir, verse en el 

prójimo y asumirlo como mismidad. 

En este orden de ideas, el cristiano evoluciona bajo el desempeño de la: “… 

autocrítica para interpretar la fe como un camino de liberación” (DLF), tarea que tanto 

Obispos, Presbiterio, Diáconos y los Laicos han de profesar en palabra y acción a 

través de: “… obras sociales (…) acompañamiento a las comunidades negras, 

indígenas, campesinas (…) defensa de la vida y los derechos humanos” (EIC) que son 

innumerables y que en la Figura 10 se describen perfectamente. Por ende, la Iglesia 

Católica siempre ha sostenido un compromiso institucional, personalísima y global con 

aquel que necesita, no sólo una asistencia material, sino de manera espiritual; un 

acercamiento al dolor del prójimo, a las condiciones de vida del que requiere la 

asistencia eclesial, en hospitales, en la escuela, en las comunidades en general sin 

hacer distinción.  

Para ello, la Iglesia ha de formar a su pueblo fiel y desde los seminarios y casas 

de formación religiosa y de vida consagrada, preparar a los líderes religiosos bajo la 

consciencia de que la Opción preferencial es el Pobre, como lo cita el Papa Francisco 

(2020): “San Francisco de Asís «escuchó la voz de Dios, escuchó la voz del pobre, 

escuchó la voz del enfermo, escuchó la voz de la naturaleza. Y todo eso lo transforma 

en un estilo de vida” (núm. 48). Es formar y educar para vivir bajo el carisma del Amor, 

no meramente humano, sino en configuración con Cristo Jesús.  

En Colombia, que ha sido un país protagonista de la violencia armada, el 

secuestro, donde la vulnerabilidad de la persona humana se palpa, específicamente 

en zonas de conflicto armado, en poblaciones rurales, en comunidades indígenas y/o 

afrodescendientes, entre otros, la Iglesia ha correspondido amando a Dios a través 

del amor al prójimo, no en noción, sino en la práctica (Biblia, Lc. 10, 25-37). Para DLF: 



71 
 

“Hay un sector que defiende los derechos étnicos, al territorio y a la Paz” y es 

importante ante esta opinión calificar, que independientemente de la presencia de un 

clérigo o religioso en los grupos y comunidades, la Iglesia está presente en aquellos 

que, a través del bautismo, así los ha configurado y responden como lo expresa el 

informante clave, en defensa de: “…  los derechos étnicos, al territorio y a la Paz”.  

 
Figura 10 
Obras sociales de la Iglesia Católica 

 
Fuente: elaboración del autor 

 

Ello, es sentido social de la Iglesia. El “acompañamiento a los diferentes 

procesos organizativos tanto en las zonas rurales como urbanos, acompañamiento a 

las diferentes organizaciones sociales y étnico-territoriales (…) a organizaciones de 

mujeres, promoción de la paz con justicia social” (MMCI) por la: “… defensa y 

exigibilidad de sus derechos” (LDDo). Desde las Escrituras Sagradas, así como de 

diferentes Cartas Encíclicas y otros documentos de la Iglesia, se ha exhortado en el 

tiempo el valor evangélico con alto sentido social, donde la vida de muchos líderes 

religiosos, clérigos y laicos, han sido sacrificadas, martirizadas por sumarse a la lucha 

de la defensa de la dignidad humana, la paz, la libertad y los derechos fundamentales, 

conscientes de que: “No hay amor más grande, que la de aquel, el que da la vida por 

sus amigos” (Biblia, Jn. 15, 13). 



72 
 

El compromiso con el todo social, el verse en el prójimo desde sus necesidades, 

afectaciones, entre otros aspectos, merece de una formación altruista, espiritual, 

altamente política en el entendido de que el ser humano es un ente social que requiere 

del otro y en consecuencia la lucha por ellos tiene sentido. De ahí lo que expresa 

MRM, cuando dice que los miembros de la Iglesia son quienes deben: “Lograr que 

existan garantías de derechos para todos los seres humanos, que se valore las 

personas en su dignidad, lograr La Paz y la reconciliación en las sociedades”. En 

consecuencia, es imperativamente necesaria: “… la formación de los líderes políticos” 

(EIC) pero que cuya tarea educadora y formativa, sea devenida de la Iglesia cuyo ente 

ostenta un sentido holístico de las necesidades de las comunidades. Para LDDo 

citando el Artículo 67 Constitucional (Constitución Política de la República de 

Colombia, 1991), recoge que la Iglesia en vinculación con la educación ha de velar 

por:  

… la formación en el respeto a la vida y a los demás derechos humanos, a la 
paz, a los principios democráticos, de convivencia, pluralismo, justicia, 
solidaridad y equidad, así como en el ejercicio de la tolerancia y de la libertad. 
(…) la formación para facilitar la participación de todos en las decisiones que 
los afectan en la vida económica, política, administrativa y cultural de la nación 
(…) la formación en el respeto a la autoridad legítima y a la ley, a la cultura 
nacional, a la historia colombiana y a los símbolos patrios. 

 
Es importante la tarea legislativa que ha jugado el Estado Colombiano a la hora 

de concebir la idea en pro de la materialización de la formación social de los habitantes 

del País. Y en esta tarea, la Iglesia desde la acción evangélica, pastoral y por ende 

educativa, finalizan en el hombre el perfil y tipo de ser humano que se requiere. De 

ahí lo que expresa LDDo al citar la Ley 70 de 1993 señalando que: “La ley de 

comunidades negras se gestó gracias al accionar de la Iglesia católica en El Chocó 

(…) a través de los religiosos claretianos con los procesos organizativos de 

comunidades negras e indígenas” de tal manera que se dispone en dicho imperativo 

moral que:  

El Estado colombiano reconoce y garantiza a las comunidades negras el 
derecho a un proceso educativo acorde con sus necesidades y aspiraciones 
etnoculturales. La autoridad competente adoptará las medidas necesarias para 
que en cada uno de los niveles educativos, los currículos se adapten a esta 
disposición (Ley 70, Departamento Administrativo de la Función Pública, 993, 
Art. 32). 



73 
 

 
Y en este sentido, se ha ido ejerciendo en la práctica eclesial, la labor social a 

través de lo que la Doctrina Social de la Iglesia delimita como: “La promoción de la 

dignidad humana (…) El reconocimiento efectivo del derecho a la libertad de 

conciencia y a la libertad religiosa (…) defender el matrimonio y la familia” (núm. 553), 

entre otros factores que inhibidos en estos elementos son cardinales para el bienestar 

social y el auténtico desarrollo de la convivencia humana. La Iglesia es una entidad 

dinámica, motivada por las necesidades presentes en cada contexto y ejercidas de 

manera planificada u organizada por cada líder religioso de la localidad (clérigo(s), 

líderes de movimientos eclesiales de comunidades de base, consejo pastoral, entre 

otros). Según LDDo, en este orden de ideas, la Iglesia Católica en el Chocó:  

 

Ha promovido y fortalecido los procesos organizativos afros e indígenas- ha 
puesto en alto la defensa y protección de los derechos humanos- ha promovido 
los derechos, dignidad e igualdad de la mujer en el departamento del Chocó- 
ha acompañado y fortalecido los movimientos sociales para la exigibilidad de 
sus derechos ante el estado colombiano- viene promoviendo la defensa de los 
derechos económicos sociales culturales y ambientales de los chocoanos.  
 

De tal manera que la tarea formativa, el ejercicio pastoral, la atención continua 

e inmediata a las comunidades, el trabajo con los grupos de apostolado que sirven de 

colaboradores a los Sacerdotes desde cada contexto según sus realidades, ha 

configurado un corpus socialis (cuerpo social) que ha permitido: “…fomentar la fe, la 

solidaridad y la reconciliación” (MRM), fundamentalmente en este último aspecto, 

tratándose que en Colombia el problema del conflicto armado está aún latente, la 

memoria social no se recicla fácilmente dado que los acontecimientos sociales, las 

noticias o cada una de las vivencias de los líderes, así como de algunos ciudadanos 

comunes que in situ han experimentado el dolor de diversos modos, sostienen en sus 

memorias y emociones una carga pesada difícil de superar. Y ha sido la Iglesia, quien 

ha brindado apoyo, acompañamiento y se ha encargado de visibilizar cada una de las 

realidades sociales. 

Por ende, la tarea de la Iglesia no ha quedado en la acción evangelizadora, en 

la administración de sacramentos y en ser una entidad en medio de la sociedad visible 

como un órgano más en medio de la comunidad; sino que ha trascendido desde su rol 



74 
 

a la atención directa del prójimo y sus necesidades, a la defensa de los derechos 

comunes e individuales; así como a dar a conocer deberes que como ciudadanos y 

cristianos se han de ejercer. Y para cubrir la demanda social que día a día pareciera 

nunca agotarse, la Iglesia desde la administración parroquial imparte formación 

humana y capacitación a los líderes sociales para que a la luz de la Palabra de Dios y 

de la tradición de la Iglesia coadyuven a los ministros a ejercer prolijamente la tarea 

de atención a las comunidades, formación de otros líderes sociales, acompañamiento 

y evangelización, entre otros, teniendo en cuenta que la dignidad del ser humano vale 

mucho al punto que se pagó en la cruz con la sangre de Jesucristo. 

 
Figura 11  
Representación gráfica de la subcategoría: Sentido social de la Iglesia de la Categoría 
Naturaleza de la Iglesia Católica 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
En síntesis, todo se resume en el amor, dado que “Dios es Amor” (Biblia, 1 Jn. 

4, 8) a través de la Iglesia se hace patente esa virtud excelsa, que en el marco de las 

opiniones ofrecidas por los actores sociales, la misión ad gentes se comprende en la 

cercanía de la Iglesia con las comunidades, fundamentalmente con aquellas 

recónditas, vulnerables con el propósito de reivindicar los derechos de los hombre y 

mujeres, sin distinción social, étnica, comunidades campesinas, negras, pues la 



75 
 

justicia social parte del sentido de la equidad bajo la premisa de la promoción de 

derechos y el respeto a la dignidad humana en su amplia concepción.  

La dignidad humana no es una consecuencia conceptual y teórica devenida del 

ejercicio práctico de la alteridad y de la atención directa de las necesidades del hombre 

por el hombre mismo; tampoco se sustenta jurídica y racionalmente en la ley positiva, 

sino en la Ley de Dios, pues en la medida en que se acepte que todos somos imagen 

y semejanza de Dios, no hay teoría moral capaz de garantizar derechos humanos y 

promover la paz con auténtica justicia social (Sánchez, 2006).  

 
Subcategoría: Documentos orientadores de la tarea eclesial 

 
Aun cuando ya se ha disertado en renglones anteriores acerca de la tarea de 

la Iglesia, es importante conocer cuáles manifiestos escritos existen que sustentan 

dicha labor eclesial en las comunidades. Las Sagradas Escrituras expresan la tarea 

misionera de la Iglesia desde el momento en que Jesús exhorta a sus discípulos a ir 

a cada rincón del mundo y dar a conocer la buena noticia, además de hacer discípulos 

suyos a través del bautismo (Biblia, Mc. 16, 15-18), a todos aquellos que acepten 

seguir a Cristo como camino para llegar a la Casa del Padre. Cada uno de los actores 

sociales, trascienden esta proposición bíblica exponiendo cuáles son esos 

documentos que sustentan la tarea de la Iglesia. 

Según el informante clave DJF es: “La doctrina social de la Iglesia Católica” el 

documento orientador de la labor que teleológicamente ha de desempeñar la Iglesia. 

La doctrina social de la Iglesia recoge una serie de documentos claves que desde 

finales del siglo XIX bajo la guía del Papá León XIII (1878-1903), ofrece su primera 

encíclica social de treinta y ocho encíclicas emitidas. Ésta, la Rerum Novarum (De las 

cosas nuevas), cuyo propósito revolucionario y consciente de la evolución que para 

entonces sostenía el mundo industrial, subraya:  

… el cambio operado en las relaciones mutuas entre patronos y obreros; la 
acumulación de las riquezas en manos de unos pocos y la pobreza de la 
inmensa mayoría; la mayor confianza de los obreros en sí mismos y la más 
estrecha cohesión entre ellos, juntamente con la relajación de la moral, han 
determinado el planteamiento de la contienda (…)Así, pues, debiendo Nos velar 
por la causa de la Iglesia y por la salvación común, creemos oportuno, 
venerables hermanos, y por las mismas razones, hacer, respecto de la situación 



76 
 

de los obreros, lo que hemos acostumbrado, dirigiéndoos cartas sobre el poder 
político, sobre la libertad humana, sobre la cristiana constitución de los Estados 
y otras parecidas, que estimamos oportunas para refutar los sofismas de 
algunas opiniones (León XIII, 1891, núm. 1). 
 
Destacando, en síntesis, que la labor de la iglesia, además de la tarea 

evangelizadora y pastoral, resulta en atender desde una perspectiva política, las 

situaciones de vida de aquellos hombres trabajadores, que por las dinámicas propias 

de las industrias, la producción y el tema salarial, enajena o aliena a los individuos a 

las condiciones laborales y en consecuencia, a sus patronos; cuestión ésta que atenta 

contra la dignidad humana y la libertad del hombre.  

En esa carta encíclica, se concibe la tesis de que el trabajo es un derecho; pero 

no por ello, se avala la explotación del hombre que, pese a sus realidades, 

necesidades y otras razones, se justifique tal acción en lo laboral y salarial, por lo que 

se abre la posibilidad del ejercicio legítimo de formar sindicatos y el derecho a la 

propiedad privada.  

           Otras opiniones indican de manera análoga que los documentos orientadores 

son: “las encíclicas” (MRM y LDDo), que de una manera éstas están en orientación 

con la contribución de DJF al hacer de manifiesto sobre la “doctrina social de la iglesia” 

y que de manera ampliada es expuesta por MMCI y que el investigador la evidencia 

de manera gráfica en la Tabla 4 destacando que las encíclicas papales desde el año 

1891 hasta 1991, son aquellos órganos orientadores de la Iglesia.            

         Cabe acotar, que no todos los documentos señalados en la Tabla 4, son Cartas 

Encíclicas devenidas de distintos Pontífices, en el renglón 6 se señala un documento 

que corresponde al Concilio Ecuménico Vaticano II, siendo éste la Constitución 

Pastoral Gaudium et Spes (Alegría y Esperanza) que trata sobre la Iglesia en el mundo 

contemporáneo, dirigiéndose no sólo al pueblo fiel católico, sino a todos los hombres 

con el propósito de dar a conocer y entender: “… la presencia y acción de la Iglesia 

en el mundo actual” (Concilio Ecuménico Vaticano II. (1965), Gaudium et Spes, núm. 

2). 

 

 

 



77 
 

 

Tabla 4 

Cartas encíclicas orientadoras de la tarea eclesial 

Nº Carta Encíclica Pontífice Descripción 

1 Rerum 
Novarum 

León XIII 
(1891) 

Aborda la cuestión obrera haciéndose eco 
de la inhumana situación de los 
trabajadores durante la revolución 
industrial. 

2 Quadragesimo 
Anno 

Pío XI (1931) Trata el tema de la reconstrucción del orden 
social. Propugna por una distribución 
equitativa de los bienes según las 
demandas del bien común y la justicia 
social; protege el derecho de propiedad 
privada, afirmando su función social y el 
derecho de todas las personas a acceder a 
él.   

3 La Solennita Pío XII (1941) Afirma que los valores fundamentales de la 
vida social y económica están en el buen 
uso de los bienes materiales. 

4 Mater et 
Magistra 

Juan XXIII 
(1961) 

Trata del cristianismo y el progreso social. 
Las principales características del contexto 
social son las revoluciones de las 
comunicaciones y los transportes. Analiza 
los retos de la realidad social como los 
derechos de los pueblos subdesarrollados y 
de los trabajadores. Afirma que, para 
afrontar los retos del orden social, es 
necesario que la persona sea el fundamento 
y el fin de toda actividad política. 

5 Pacem in 
Terris 

Juan XXIII 
(1963) 

Su tema principal es la paz en la tierra. La 
encíclica ofrece una propuesta de paz para 
la sociedad internacional; basada en la 
Justa relación entre persona y el estado y 
entre personas y los otros seres humanos, 
en el ámbito de los derechos humanos 
como la base de la paz. 

6 Gaudium et 
Spes 

Concilio 
Vaticano II 

(1965) 

Enfatiza sobre la dignidad del ser humano, 
imagen de Dios, que realiza y vive en 
sociedad. Afirma la necesidad de paz y la 
obligación de evitar la guerra 

7 Populorum 
Progressio 

Pablo VI 
(1967) 

Sostiene que el desarrollo no es sólo 
crecimiento económico, sino también social 
y cultural. Propone la solidaridad 
internacional para lograr el desarrollo de los 



78 
 

países subdesarrollados, que es la tarea 
más urgente en el ámbito social. 

8 Octogesima 
Adveniens 

Pablo VI 
(1971) 

“Una llamada a la acción”. Aborda tres 
temas básicos: El cristianismo ante los 
nuevos problemas. La creciente 
urbanización y la Necesidad del diálogo 
como fundamento de la paz, la relación 
jóvenes-adultos, la marginación de la mujer, 
la inhumana situación que padecen los 
emigrantes, el desempleo, los medios de 
comunicación y el deterioro creciente del 
medio ambiente. 

9 Evangelii 
Nuntiandi 

Pablo VI 
(8/12/1975) 

Pide proclamar el Evangelio como 
liberación integral de la opresión y la 
promoción de un orden social justo, 
fraterno, y pacífico en todos los órdenes; 
fundamentado en la justicia y el respeto a 
los derechos humanos. Declara que la 
justicia social es parte integral de la fe y de 
la evangelización. 

10 Laborem 
exercens 

Juan Pablo II 
(14/09/1981) 

Trata del trabajo y el hombre a la luz del 
Génesis, desde una visión filosófica y 
teológica del trabajo. visto como una 
colaboración con el creador, lo que le da 
una especial dignidad por estar basada en 
la dignidad humana y divina de la persona. 

11 Sollicitudo rei 
socialis 

Juan Pablo II 
(30/12/1987) 

Enfatiza en la esperanza y en la necesidad 
de fomentar el desarrollo de las personas y 
de los pueblos más pobres. define que el 
auténtico desarrollo del hombre se realiza 
en todas sus dimensiones, principalmente 
en la espiritual. 

12 Centesimus 
annus 

Juan Pablo II 
(1/05/1991) 

El Evangelio es un camino de humanización 
válido y abierto a toda la comunidad 
humana. 

Nota: datos tomados del actor social MMCI 
Fuente: elaboración del autor. 
 

Entre otras opiniones devenidas de los informantes clave, se tiene que existen 

además de las Cartas Encíclicas, otros documentos orientadores como el: “Plan de 

Pastoral diocesano” (MDM) que el actor DLF amplía diciendo que: “En el caso de 

Quibdó, el principal documento es el Plan de Pastoral que se formuló en 1983 y se ha 

seguido actualizando”, documento éste que ha permitido en el orden nacional, el 



79 
 

reconocimiento por parte del estado colombiano de las comunidades negras y de ahí 

la Ley 70 de 1993 constituyendo una serie de derechos, así como las reformas 

agrarias que conllevaron a la titulación colectiva de aproximadamente 5.000.000 de 

hectáreas en el Pacífico de Colombia, además de alcanzar otros aspectos de orden 

educativo, filosófico-moral, político territorial y teológico pastoral, con un eterno retorno 

a lo educativo, pues nada de ello se concreta si no existe formación humana, 

antropológica, social y en consecuencia religiosa (Restrepo y Gutiérrez, 2017). 

En ese mismo orden de ideas, EIC manifiesta que los documentos orientadores 

de la tarea eclesial, son: “Las opciones pastorales (…) Los planes de pastoral de la 

Diócesis” con una carga de doctrina social de la Iglesia, la identidad cultural, valorando 

la vida humana, la identidad cultural y otras acciones eclesiales. Lo que conlleva a 

definir una Iglesia en movimiento, con la conformación, no sólo de movimientos de 

apostolado, sino de comunidades que reorientan sus acciones con: “… los mandatos 

de las asambleas Diocesanas” (MRM) que en atención a las demandas sociales y las 

necesidades socio-culturales, la Iglesia misional y pastoralmente asisten a las 

comunidades de mayor demanda, pues la opción preferencial siempre serán los 

pobres y coinciden con los criterios que Restrepo y Gutiérrez (2017) conciben la 

organización misional en el Chocó. 

Figura 12 
Misioneros y organizaciones campesinas en el Chocó 

 
Nota. Datos tomados de Restrepo y Gutiérrez, 2017. 
Fuente: elaboración del autor. 



80 
 

 
Entre otros documentos, los informantes declaran que la Iglesia renueva sus 

prácticas a la luz del: “… Concilio Ecuménico Vaticano II” (DLF) expresadas en sus 

cuatro Constituciones, tres Declaraciones y nueve Decretos; además de: “… la 

Asamblea de Obispos de América Latina de Medellín (…) Puebla, Santo Domingo” 

(DLF) y entre otros documentos: “… los comunicados de la opinión pública” (LDDo) 

emanados por los Ordinarios de Lugar (Obispos) con contenido pastoral y misional, 

que llevan consigo la interpretación de lo que la Iglesia dicta en correspondencia al 

contexto y las necesidades locales (parroquia) o en la Diócesis, inclusive en función 

del País.  

 
Figura 13 
Representación gráfica de la subcategoría: Documentos orientadores de la Tarea 
Eclesial de la Categoría Naturaleza de la Iglesia Católica 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

Es de destacar que los actores sociales, sostienen información documental muy 

pertinente a la tradición de la Iglesia; a su vez, de documentos de carácter legal que 

en congruencia con lo dictado social y pastoralmente por sujetos de 

corresponsabilidad eclesial y política, se evidencia una imbricación con las tareas de 

orden social, altamente inclusiva y de recuperación de espacios geográficos que no 



81 
 

son para la Iglesia en sí, importante dejarlo claro, pero sí para aquellas personas que 

por diversas razones histórico-sociales se fueron perdiendo por razones internas de 

la realidad colombiana. Tanto el Estado como la Iglesia, manejan la necesidad de 

paulatinamente ir capacitando al pueblo desde sus diversas instancias: escuela, 

catequesis, movimientos de apostolado, pero fundamentalmente desde los 

movimientos misionales constituidos. 

La formación desde diversas instancias, es decir, desde la Cátedra que pueda 

impartir la Iglesia desde los Obispos y sus cooperadores que son los Párrocos y sus 

Vicarios, son facultad para hacer de ese pueblo, además de creyentes, 

comprometidos para ejercer socialmente la tarea de expansión de esa capacitación 

teórico-práctica de lo que la Iglesia contiene en materia de doctrina social con la que 

repiensa al hombre holísticamente. 

Igualmente, la Escuela, las Universidades, cumplen un rol cardinal en la 

formación de los niños, adolescentes y jóvenes respectivamente, por lo que 

transversalmente la enseñanza de la ética (axiológica y deontológica), la filosofía de 

la religión, la psicología social y la antropología filosófica y cultural, pueden propiciar 

un espíritu cooperativo y colaborativo en la formación social y configurar a toda la 

comunidad en los deseos plasmados a luz del Evangelio. Según Cornejo-Espejo 

(2015): 

Dicho, en otros términos, la opción por los pobres continúa siendo un llamado 
de alerta y una guía que orienta la acción. No obstante, en las actuales 
condiciones de la sociedad y de los sistemas educativos contemporáneos no 
basta. La educación católica ha de abrirse a un mundo diverso, contradictorio y 
multicultural, sin duda hedonista e individualista, pero al mismo tiempo más 
consciente de los derechos humanos y libertades individuales y colectivas, 
exigente de sus instituciones y categórico ante la falta de testimonio (p. 184). 
 
Entiéndase por pobres, no aquellos carentes de estabilidad económica o de 

bienes materiales, sino a todos aquellos que Cristo ha calificado de pobreza espiritual 

(Biblia, Mt 5-3), pues existirán muchos con grandes riquezas monetarias y bienes 

materiales pero pobres de espíritu. Los fines humanos y en consecuencia, 

existenciales, contrastan con los fines cristianos y que la Iglesia obedientemente 

recurre, atiende y edifica socialmente resaltando desde la prédica en palabra y obra, 

al respeto a la dignidad humana, al valor de la vida, la no explotación socio-laboral, la 



82 
 

dignidad de la mujer, el reconocimiento a las comunidades étnicas y 

afrodescendientes, todo ello a la luz de la civilización del amor, por lo cual, la Iglesia 

apuesta a la educación para configurar al ser humano a imagen y semejanza de Cristo. 

A lo largo de esta categoría se ha conocido de parte de los informantes clave, 

el rol que ha venido por historia desempeñando la Iglesia: en materia social, su 

compromiso reivindicativo del hombre, así como el corpus documentario que sustenta 

el sentido social que el ente espiritual ha ejercido y sostiene en pro del bienestar de 

los hijos de Dios. Desde las Sagradas Escrituras, otros documentos como el 

Catecismo de la Iglesia Católica (1999), el Concilio Ecuménico Vaticano II (1965) las 

Cartas Encíclicas (2024, 2020, 2015, 2013),  con contenido social, la Doctrina Social 

de la Iglesia congruentemente con normas civiles emitidas por el Estado Colombiano 

sumando esfuerzos a favor de la humanidad, no bajo estamentos ideológicos, pero sí 

consecuentes con las necesidades del hombre. 

 

Figura 14 
Resumen de la Categoría Naturaleza de la Iglesia Católica de la Categoría modular 
Acción de la Iglesia Católica en la Educación 

 
Fuente: elaboración del autor 

 



83 
 

En este orden, la naturaleza de la Iglesia no por obvia razón, es la tarea 

evangelizadora, con la que delimita su trabajo de interacción social por la actividad 

pastoral haciendo presente a Cristo a todos los hombres (en el sentido antropológico 

del caso) a través del anuncio de la palabra; sino en congruencia, consolidar la 

comunidad cristiana a través de la promoción de la fe con apoyo de la educación, 

enseñando desde cada mensaje Divino, lo que ha de ser en la vida práctica el 

cristiano, abrazando y defendiendo la vida (la del prójimo y la de sí mismo), siendo 

solidario con alto sentido de alteridad, consciente que ante los ojos de Dios todos los 

humanos son creaturas e hijos del mismo Padre, redimidos por su hijo y asistidos por 

su Santo Espíritu; en otro sentido, la igualdad como cualidad y condición, así como 

educados para ser liberados y coadyuvar a liberar de la esclavitud ideológica, social y 

fundamentalmente del pecado. 

Todo ello conlleva a que la Iglesia en su ejercicio pastoral, eduque en la fe, pero 

a la vez, atender a las necesidades del pueblo, muchas de ellas no de orden espiritual, 

pero sí de carácter social, lo que ha traducido la acción evangelizadora y pastoral, a 

optar por un alto sentido de responsabilidad social. Esto no significa que la Iglesia se 

desvirtúa de su naturaleza; todo lo contrario, materializa lo que por esencia es en sí, 

una entidad que no abraza la esclavitud, sino que promueve la libertad; una institución 

que reprocha la guerra y la muerte, abrazando y defendiendo el derecho a la vida; la 

Iglesia desde su sentido social, subraya que Dios hace salir el sol sobre justos e 

injustos, sobre buenos y malos (Biblia, Mt. 5, 45) destacando así la igualdad y no la 

discriminación, pues Dios es Amor (Biblia, 1 Jn. 4, 8). 

Esta consciencia personal y colectiva, se adquiere por vía de la educación que 

emprende la Iglesia desde su quehacer cotidiano de interacción social. Pero no sólo 

está en manos de aquellos hombres y mujeres que han consagrado su vida a la vida 

Ministerial a través del Orden Sacerdotal o la Vida Consagrada, sino en todos los 

bautizados que igualmente están llamados a la misión ad gentes, es decir, ir hacia la 

gente, no sólo a evangelizar propiamente, sino a atender al prójimo conforme a sus 

necesidades, espirituales y materiales. De ahí la importancia de formar líderes 

sociales y comprender la tarea de la Iglesia a la luz de los Documentos Oficiales que 

sustentan la acción eclesial, pues la fe se entiende como camino de liberación a través 



84 
 

de obras sociales (Biblia, Sant. 2, 18; Ef. 2, 8-10), asistiendo a comunidades negras, 

indígenas, campesinas, en consecuencia, promoviendo la paz y la justicia social. 

 
Categoría 2: Acción Pastoral 

 
En el episodio anterior se aludió en diversos momentos sobre la actividad 

pastoral que realiza la Iglesia, como un evento sucesivo a la tarea evangelizadora. Es 

de acotar, que la actividad que ejerce la iglesia con la difusión del Evangelio está 

intrínseca con la acción pastoral de la Iglesia Católica, entendiendo por ello como el 

conjunto de actividades a realizar con el propósito de cubrir la demanda 

evangelizadora y educativa desde una perspectiva contextualizada, es decir, según 

sean las necesidades de las comunidades del entorno parroquial o misional. En 

general, la Iglesia responde pastoralmente a las necesidades que la sociedad 

demarca para su atención. 

La experiencia reza, que la tarea pastoral que de ordinario se ejerce en la vida 

parroquial es la de evangelizar, desde el servicio, desde la administración de los 

sacramentos, desde la atención del creyente o del pueblo, desde la catequesis, en la 

atención y orientación a los grupos de apostolados, en los ejercicios espirituales 

(comúnmente conocido como retiros espirituales), la atención a las comunidades, en 

fin, un conjunto de actividades que le indican al líder espiritual, así como al creyente o 

laico comprometido, que la evangelización no sólo queda en el anuncio lectoral de la 

Palabra de Dios o el anuncio Evangelio, sino en llevar a ésta en y con la vida ordinaria.  

Asimismo, la atención a las comunidades aledañas adjuntas a la jurisdicción 

parroquial, conlleva tanto a Obispo, Sacerdotes y creyentes, a involucrarse con la 

comunidad, sirviendo fielmente desde la caridad a aquellas necesidades de orden 

social que se suscitan en el entorno como: la atención a los enfermos, a los pobres, 

asistencia a las personas con necesidades. Ya lo expresa la Escritura: 

Porque tuve hambre, y me disteis de comer; tuve sed, y me disteis de beber; 
fui forastero, y me recibisteis; estaba desnudo, y me vestisteis; enfermo, y me 
visitasteis; en la cárcel, y vinisteis a mí. Entonces los justos le responderán, 
diciendo: “Señor, ¿cuándo te vimos hambriento, y te dimos de comer, o 
sediento, y te dimos de beber? ¿Y cuándo te vimos como forastero, y te 
recibimos, o desnudo, y te vestimos? ¿Y cuándo te vimos enfermo, o en la 
cárcel, y vinimos a ti?”. Respondiendo el Rey, les dirá: “En verdad os digo que 



85 
 

en cuanto lo hicisteis a uno de estos hermanos míos, aun a los más pequeños, 
a mí lo hicisteis” (Biblia, Mt. 25, 35-40). 
 
Por otra parte, la razón social de la Iglesia corresponde a la acción pastoral, 

entendida como promoción de la justicia social, dado que la Iglesia aboga por las 

necesidades del pueblo; defiende, profesa y exige para los hombres que sean 

respetados y ejercidos sus derechos humanos, especialmente en aquellos que son 

los más vulnerables de la sociedad. Según Martínez-Riquelme (1999):  

La acción pastoral es la actuación concreta de cada Iglesia local para hacer 
presente y eficaz, en el tiempo y en el espacio, la acción salvífica de Dios, 
manifestada en Cristo (…) dibujando toda una serie de elencos que diversifican, 
de modo articulado, los diferentes campos de la acción pastoral, así como los 
responsables más inmediatos de su realización (p. 257-261).  
 
En ese orden de ideas, la acción pastoral también se comprende como la 

administración y celebración de los sacramentos. Los responsables inmediatos de 

esta tarea, como lo indica Martínez-Riquelme (1999), profesor de Teología Pastoral, 

son los Obispos, Presbíteros y Diáconos, según sea su competencia como Ministros, 

administrar los sacramentos: Bautismo, Confirmación, Confesión, Eucaristía, 

Matrimonio, que son los más fundamentales en la vida espiritual de los fieles. 

Los Obispos, que han recibido la misión de gobernar a la Iglesia de Dios, 
prediquen, juntamente con sus sacerdotes, el mensaje de Cristo, de tal manera 
que toda la actividad temporal de los fieles quede como inundada por la luz del 
Evangelio. Recuerden todos los pastores, además, que son ellos los que con 
su trato y su trabajo pastoral diario exponen al mundo el rostro de la Iglesia, 
que es el que sirve a los hombres para juzgar la verdadera eficacia del mensaje 
cristiano. Con su vida y con sus palabras, ayudados por los religiosos y por sus 
fieles, demuestren que la Iglesia, aun por su sola presencia, portadora de todos 
sus dones, es fuente inagotable de las virtudes de que tan necesitado anda el 
mundo de hoy (…) Tengan sobre todo muy en el corazón las palabras del 
Concilio: “Como el mundo entero tiende cada día más a la unidad civil, 
económica y social, conviene tanto más que los sacerdotes, uniendo sus 
esfuerzos y cuidados bajo la guía de los Obispos (…) eviten toda causa de 
dispersión, para que todo el género humano venga a la unidad de la familia de 
Dios” (Concilio Ecuménico Vaticano II. (1965), Gaudium et Spes, núm. 43). 
 
En este sentido, es importante que los ordinarios de lugar (los Obispos) 

reorienten periódicamente en sus reuniones de clero, a los Presbíteros y Diáconos, 

Religiosos/as a sostener actividades comunitarias que permitan fomentar grupos de 

apostolados, movimientos de cooperación pastoral parroquial, grupos de oración, 



86 
 

encuentros periódicos y actividades planificadas a ejecutar en la comunidad, así como 

la asistencia a instituciones educativas o el desarrollo de eventos educativos que 

promueven la formación humana y social desde los valores cristianos, ofrecer 

programas de formación religiosa, catequesis para niños, adolescentes y adultos, 

entre otros. 

Finalmente, en esta categoría, se comprenderá cada aporte despachado por 

los informantes claves desde sus saberes, experiencias de vida u orientaciones. Las 

subcategorías a analizar en este episodio sistemático, son: Disposición 

epistemológica de los documentos orientadores de la acción pastoral de la Iglesia 

Católica, Filosofía y praxis teológico-pastoral. Cabe destacar, que cada proposición 

expresada por los actores sociales, se encuentra contextualizada en la Región del 

Chocó, fundamentalmente Diócesis de Quibdó y de Istmina-Tadó. 

 

Subcategoría: Orientación epistemológica de los documentos orientadores de 

la acción pastoral de la IC 

 
Delimitar epistemológicamente la acción pastoral de la Iglesia a la luz de los 

documentos que orientan la dinámica eclesial, resulta fundamentalmente de aquellos 

principios teóricos, inclusive doctrinales que guían su enseñanza y actividad espiritual 

de acompañamiento, cuidado, orientación que ejerce el Pastor como líder religioso, 

sea éste el Obispo como Ordinario de lugar o sus colaboradores en cada localidad 

diocesana, es decir, los Párrocos y Vicarios Parroquiales que en atención a las 

necesidades espirituales, corporales y sociales tras una planeación, llevan a cabo la 

asistencia a las comunidades desde la administración de los sacramentos, la 

catequesis, la visita a los enfermos, atención a los privados de la libertad, entre otras 

actividades, con el apoyo de la didáctica, pues en cada encuentro con el otro, se 

enseña, orienta. 

Según el Colegio Inmaculada Concepción (Gestión Pastoral, 2024) en su 

concepción pastoral: “… enfrenta el desafío de mantener vivos y vigentes la huella y 

los valores de la Congregación dentro de nuestro Proyecto Educativo, formando 

personas y cristianos que sirvan a la comunidad” (Párr. 1) y a ello delimita un marco 

de actividades pastorales como se aprecian en la Figura 15. 



87 
 

 Como se puede apreciar en la Figura 15, la acción, como la actividad pastoral 

se corresponde al contexto y las necesidades. La vida eclesial es heterogénea en el 

entendido de la holística espaciotemporal en que se desenvuelve, donde las 

circunstancias demarcan una dinámica diversa de un contexto a otro. No cabe duda, 

que las calificadas en la figura también se ejecutan en la vida ordinaria de la actividad 

parroquial; pero, así como hay prácticas semejantes, también existen actividades 

distintas. Cada uno de los informantes claves en el presente estudio destacará lo hasta 

ahora reflexionado de manera sinóptica e introductoria. 

 

Figura 15 
Acción pastoral y actividades pastorales desde la perspectiva del Colegio Inmaculada 
Concepción 

 
Nota: datos tomados de Colegio Inmaculada Concepción, 2024. 
Fuente: elaboración del autor 
 

En el caso de los actores sociales en correspondencia con el contexto que sirve 

al objeto de estudio y partiendo de sus experiencias y nociones declaran que: “… 

definen las acciones eclesiales para la defensa de la vida, el territorio y la identidad 



88 
 

cultural; al igual que el ejercicio de los derechos por parte de la gente” (EIC) que en 

correlación con lo expresado en la Figura 15, hay en la proposición una puesta en 

práctica de la pastoral con alto sentido de solidaridad y de connotación comunitaria, 

ya que se destaca la caridad fraterna en el entendido que la Iglesia es comunión de 

amor. 

Asimismo, DJF considera que los manifiestos escritos existentes en el marco 

dinámico eclesial justifican: “Una invitación a defender los derechos, un trabajo digno, 

la justicia social entre otros temas”, posición análoga a la expresada por DLF al admitir 

que: “Desde la Rerum Novarum hasta la Centessimus annus, pasando por el 

evangelium vitae, son fuentes referenciales que sustentan una iglesia que sale de la 

zona de confort a la arena del reclamo por el bienestar del prójimo hacia la paz”. 

Ambas proposiciones, justamente declaran que ésta es la orientación de la Iglesia, 

que trasciende la actividad evangelizadora hacia una pastoral de índole social 

ejerciendo: “… pronunciamientos a organismos internacionales, defensoría del pueblo 

y la Iglesia misma a favor de las reivindicaciones sociales, fundamentalmente a favor 

de las comunidades afro e indígenas” (LDDo).  

Sin duda alguna, los documentos de la Iglesia, no en su totalidad, pero sí 

algunos de ellos orientan con alto sentido social, el papel que ha de jugar la institución 

religiosa, pues su moralidad autónoma por naturaleza está llamada a transferir apoyo 

espiritual y en consecuencia moral, sustentada desde la Palabra Divina, así como en 

aquellos órganos que difunde paulatinamente la Iglesia a través del Papá que no sólo 

van dirigidas a los Obispos del Mundo, sino a todos los fieles católicos, sobre asuntos 

determinados de marcada trascendencia global, pues lo expresado en esas líneas son 

doctrina, exhortos o cartas disciplinarias con contenido de fe y/o moral. 

Es ese sentido, esos órganos de difusión y de acceso a todos los cristianos, 

entre líneas expresan una teología moral, espiritual, así como una teología pastoral 

donde se toma en cuenta el contenido de la fe desde su reflexión sustentado en la 

revelación, así como en el magisterio de la Iglesia. Este último aspecto destaca el 

papel educativo que tiene la entidad espiritual en la comunidad eclesial y la teología 

pastoral, siendo una disciplina específica de la Teología como Ciencia, de orden 

teórico-práctico, hace posible ascender en el ser humano como creyente una actitud 



89 
 

positiva de imbricación social, por ello todo corresponde a una pastoral 

contextualizada pues cada realidad en la que se desenvuelve la Iglesia sostiene 

característica bien particulares que muestra a una Iglesia análogamente activa; pero 

diversa sustantivamente según sus demandas. 

En la información expresada por los actores sociales, se aprende de ellos que 

la comprensión que tiene de los documentos orientadores que sustentan la actividad 

pastoral de la Iglesia es de orden social y moral, demarcando que a través de la 

historia la dinámica evangelizadora y de pastoreo ha sido de acompañamiento y 

defensa por la dignidad del hombre, de la mujer, de los indígenas, campesinos y en 

especial por la negritud como protagonista en el orden social en el Chocó.  

 
Figura 16 
Representación gráfica de la subcategoría: Disposición epistemológica de la acción 
pastoral de la Iglesia Católica de la Categoría Acción pastoral. 
 

 
Fuente: elaboración del autor 

 



90 
 

Esto ha ido paulatinamente generando un espíritu Crítico en la Iglesia como un 

todo en lo local y no es un pecado, ciertamente, porque desde ese espíritu, es posible 

demarcar aspectos de atención imperativa para dirimir problemáticas repetitivas o 

emergentes.  Según Prat y Pons, citados por Meza (2002) definen que la teología 

pastoral: “… tiene una dimensión crítica ya que tiene una tarea de delimitación de 

objetivos, tareas, actitudes, prioridades y sistemas organizativos eclesiales… es una 

crítica reconstructora de la imagen eclesial auténtica” (p. 261). 

En conclusión, epistemológicamente se define, invita y declaran aspectos bien 

específicos de la acción pastoral de la Iglesia Católica. en virtud de lo contextualizado 

del estudio y así como resulta ser esta tarea eclesial en el Chocó, algunos aspectos 

pueden ser relevantemente análogos en otros espacios o totalmente diversos, 

sosteniendo como universal, la praxis pastoral.  

En cada uno de los aspectos señalados (definición, invitación y declaración o 

pronunciamiento) la Iglesia sostiene la defensa de la dignidad humana desde la 

reivindicación de los derechos consagrados para la humanidad, hacia un trabajo digno 

y sobre la justicia social que de manera general está declarado en los documentos 

oficiales de la Iglesia, pero que en atención a aspectos puntuales de los actores 

sociales, ésta reside fundamentalmente en la identidad cultural como derecho a 

defender y a considerar en el orden de la justicia social. 

Asimismo, se comulga con definiciones devenidas de cada una de las cartas 

encíclicas que orientan ontológica, gnoseológica, axiológica y teológicamente el rol 

que juega el cristiano como Iglesia en materia del trabajo, en vista de que éste debe 

ser digno, es decir, justo en cuanto a la condición humana, donde se reconozca, valora 

y respete al ser humano en tanto humano y en tanto lo que sabe y ejerce como una 

acción de justicia social. No es aceptable bajo ningún concepto, la explotación laboral 

por tema de identidad cultural (negritud, indígeneidad, por ser campesino, otros) y es 

así como la Iglesia se pronuncia a favor de las reivindicaciones sociales. 

Por otra parte, la razón epistémica de la acción eclesial desde lo pastoral, 

destaca la trascendencia o salida de la zona de confort de la Iglesia desde su 

estructura jerárquica, en vista que abraza, apuesta, lucha y se expresa a favor de las 

comunidades afro e indígenas, pues como prójimos es imperativo que todos, sin 



91 
 

distinción alguna gocen de bienestar en una localidad presidida por la paz. En síntesis, 

una Iglesia que desde sus documentos y desde sus realidades han de formar a la 

comunidad cristiana con dimensión crítica y no conformista, una crítica reedificadora 

de la imagen verdadera de la Iglesia, viva transparencia de Cristo que es Amor (Biblia, 

1 Jn. 4, 20-21). 

 
Subcategoría: Filosofía y praxis teológico-pastoral 

 
En la tradición, tanto filosófica como teológica, se sostiene que existen grandes 

diferencias epistémicas y en consecuencia una disputa cardinal entre la fe y la razón, 

dos categorías que difícilmente comulgan en el entendido que la primera se 

corresponde a un cosmos puramente espiritual, pertenece a la divinidad y a aquellos 

misterios que ésta ostenta y que la razón difícilmente puede admitir como argumento 

lógico.  

En la teoría del conocimiento platónica, la fe (Pistis en griego) conforma 

conjuntamente con la doxa (opinión) y la aletheia (verdad) lo que para el Maestro de 

Aristóteles consistiría ser elementos representativos de los niveles del conocimiento y 

entendimiento. La fe, se ubica en el estado intermedio entre la opinión (lo que no 

corresponde al filósofo) y la verdad (que es aquello que propiamente ama, abraza, 

anhela y desea alcanzar el filósofo) (Platón, 2006; Copleston, 2003).  

El desarrollo de la mente humana a lo largo de su camino desde la ignorancia 
hasta el conocimiento, atraviesa dos campos principales, el de la δόξα (opinión) 
y el de la ἐπιστήμη (conocimiento). Sólo este último puede recibir propiamente 
el nombre de saber (Coplestón, 2003, p. 163). 
 
Es decir, que esta comprensión gráfica y mental del pensamiento del hombre, 

entre la doxa y la aletheia, atraviesa el campo de la fe y en síntesis sólo se recibe el 

saber en la verdad o aletheia. La opinión versa sobre imágenes, representaciones muy 

particulares, contrario a la verdad; mientras que la pistis o fe, tiene un grado superior 

a la doxa, no atiende a la opinión, pero sí al mundo sensible haciendo énfasis a un 

tipo de conocimiento que se apoya en evidencias más sólidas que la de la opinión, 

pero que aún no se iguala o supera a la verdad; caso contrario a ambas y en este caso 

específico a la fe, la verdad o aletheia, corresponde al mundo inteligible superando u 

objetando lo sensible, está en franca relación con el mundo de las ideas o formas que 



92 
 

para Platón, el conocimiento verdadero sólo se puede alcanzar a través de la razón 

alejándose de las apariencias del mundo sensible (Platón, 2006). 

Toda esta explicitación introductoria, necesaria para comprender lo que viene 

a continuación, es una exposición altamente filosófica que al amparo de lo que el 

presente estudio busca comprender, es de considerar una relajación del discurso 

haciendo posible comprender desde las particularidades de contexto, lo que a la luz 

de la razón es imperativamente comprensible, pues no entra en discusión asuntos que 

se correspondan dentro de lo teológico con el tema de la divinidad, sino que se asiste 

lo teológico desde la practicidad evangélica en el marco de lo comunitario y/o social y 

de qué manera la filosofía desde una perspectiva práctica, ética y bioética, imbrica 

ambas realidades a favor de la formación del ser humano, llevando la batuta en el 

empeño educativo la Iglesia Católica. 

En este orden de ideas, resulta interesante apreciar cada una de las 

aseveraciones que comparten los actores sociales, respectivamente. Para DFL la 

realidad que vive la Iglesia en el Cono Sur, desde el punto de vista pastoral gira 

entorno a que: “Sus misiones son conjuntas bien sea para seguir el colonialismo 

imperante o para unirse para la descolonización del pensamiento hacia la liberación” 

(DLF), juicio en el que se avizora una iglesia práctica en el marco tradicional de la 

misión kerigmática (evangelizadora) y que en la forma como se ha concebido por la 

historia aquel episodio de la conquista (Siglo XV ss), la Iglesia es un ente que a través 

de la evangelización, colonizó y posiblemente se sostenga que coloniza aún; versus 

a otra perspectiva, que desde el enfoque liberal, la Iglesia apuesta por revalorizar el 

pensar autóctono y comprender la fe desde cada realidad cultural, descolonizando y 

verdaderamente liberando. 

No obstante, hasta los episodios anteriores a este análisis, éste es el rol que ha 

manifestado la Iglesia desde lo Universal con sus aseveraciones doctrinales, 

constitucionales según el Concilio Vaticano II, así como desde algunas Cartas 

Encíclicas desde el pasado siglo, lejos de toda sostenible pretensión colonizadora, 

abriga a una Iglesia Local a sostener una práctica pastoral, moral y social que a 

criterios de Caamaño (2022): 

La experiencia histórica, en cuanto vida, hace que la teología en nuestro 
continente, en sus corrientes más originales, transite caminos que comulgan en 



93 
 

un “estilo” que vincula reflexión y presencia, acerca de y entre, los pobres, los 
que sufren, la historia, los pueblos y su liberación. Discernimiento y compañía 
que consisten, fundamentalmente, en ayudar a vivir con dignidad su identidad 
(p. 81). 
 
Y en ello, la Iglesia ha de sostener o emprender, según sea la realidad, espacios 

socializadores de experiencia eclesial por parte de clérigos así como desde los 

movimientos de apostolado que brinden momentos formativos en lo parroquial; como 

en la educación formal, a tener una visión del hombre del momento y del contexto en 

sintonía con su identidad cultural, en correspondencia con las demandas sociales del 

contexto histórico y social donde no cabe ningún fundamento ajeno a las necesidades 

locales. Hacer misión en Colombia y en específico en el Chocó, implica transversalizar 

desde la ética, la bioética, la teología pastoral con el desarrollo de los pueblos desde 

una perspectiva intercultural. Según MMCL, de la praxis teológico-pastoral y su 

implicación filosófica se comprende desde: 

…el conjunto de enseñanzas de la Iglesia Católica acerca de las realidades y 
de los problemas sociales, económicos, culturales y políticos que afectan 
históricamente al hombre y a la comunidad humana a nivel social. Su 
fundamento se encuentra en la ley natural, en la revelación contenidas en la 
sagrada Escritura, en la reflexión y en la praxis teológica y pastoral. 
 
No hay duda que se sobrevive en un cosmos de sobresaturaciones de 

prospectivas teóricas, científicas o pseudocientíficas, compromisos políticos de índole 

global que han ido generando desviando el ojo de las auténticas necesidades que se 

deben observar, analizar y atender pues son esas las que realmente requiere la 

humanidad que sean atendidas y en sintonía con el actor social, no hay que generar 

medios que coadyuven a atender esas penas sociales, si se repiensan esas 

problemáticas a la luz de la ley natural y lo contentivo en las Escrituras Sagradas la 

tarea de pastoreo y la atención al prójimo es más expedito.  

En este orden de ideas, las ciencias sociales, la misma teología bajo 

fundamentos filosóficos han ido dando aparente nacimiento a constructos que sirven 

como conjunto de voces que engrosan el glosario de términos actual, pero se continúa 

percibiendo a un hombre que camina por la acera del frente de estas propuestas 

teóricas interdisciplinarias, humanistas e intersubjetivas haciendo todo lo opuesto, 

inclusive como contrario a los exhortos bíblicos.  



94 
 

Resulta imperativo, hacer una imbricación de los contenidos bíblicos y de las 

premisas teóricas con la práctica pastoral en el orden social; quienes legislan, a 

conformar marcos jurídicos en consonancia con el bien universal y no particular 

teniendo en cuenta la Ley Natural, el decálogo, el mandamiento del amor, suficientes 

fundamentos que reivindican al hombre por el hombre desde orientaciones lógicas y 

espirituales de alto impacto, que además son inmutables ante los avatares de la 

temporalidad. 

La teología pastoral o práctica tiene un halo de sospecha frente a la cientificidad 
de la teología sistemática y la teología bíblica (…) La teología pastoral tiene un 
marco de referencia y unas raíces que permiten ser reflexionados por teólogos, 
pastoralistas y creyentes (Lara-Corredor et al, 2006, p. 17). 
 
En síntesis, la labor evangelizadora que posiblemente esté quedando en 

aquellos pastores que sólo ejercen su labor desde el púlpito, o aquellos que han 

apostado por la sistematización teológica y el fundamentalismo bíblico, sumado a las 

invenciones holísticas del presente y la cientificidad, término apropiadamente 

empleado por el autor precitado, son algunas razones que han ido vulnerando la 

seriedad que tiene en la vida práctica la teología pastoral, más allá de la discusión 

disciplinaria y si es o no de primer o segundo orden su estar en el ámbito del saber 

teológico; lo más interesante acá, es el papel teológico-practico que han ido ejerciendo 

los pastores y creyentes desde cada recóndito espacio donde hay humanidad y que 

alentados por la palabra de esperanza y la mano maternal de la Iglesia la atención 

articulada de esas realidades sociales. 

El contexto latinoamericano de desigualdad y opresión, coincide con el mensaje 
de Pio XII, que aseguro enciende –además de una relectura del mensaje de 
Jesús- una verdadera sed por la justicia social, en su radiomensaje de navidad 
(1943) donde afirmó: “¿Quién, y sobre todo qué sacerdote y qué cristiano, 
podría permanecer sordo al grito que brota de lo más hondo de la humanidad y 
que en el mundo de un Dios justo llama a la justicia y a la fraternidad?” Los 
pastores latinoamericanos escuchan estas aseveraciones hechas por el Papa 
y leen las realidades de sus diócesis, con lo cual configuran en sus corazones 
el objetivo por lograr una verdadera justicia social y una liberación cristiana del 
oprimido (Urrego-Prieto, 2016, p. 355). 
 

Así pues, la filosofía y la praxis de la teología pastoral, sostienen desde una 

reflexión contextualizada aspectos delimitantes de la tarea de la Iglesia. Principiando 



95 
 

por la catequesis, que trascendiendo los fundamentos preliminares de la formación 

cristiana, cabe cardinalmente una hermenéutica de lo que significa ser Iglesia en 

atención a lo normado universalmente desde el contenido bíblico del decálogo o el 

mandamiento nuevo del amor; asimismo planear desde lo formativo actividades 

prácticas desde el servicio en la comunidad, la familia, la parroquia, invitando y 

motivando a sostener una vida activa en los sacramentos, especialmente la Eucaristía 

y todo cuanto a su liturgia corresponda. Para una pastoral activa, es importante hacer 

consciente al cristiano que desde el Bautismo se es profeta por lo que tiene la misión 

de anunciar con la palabra y la acción a Cristo, como Rey sirven en sus esfuerzos 

para orientar a otros aspirando futuramente el gozo del reino celestial prometido.  

  

Figura 17 
Representación gráfica de la subcategoría: Filosofía y praxis teológico-pastoral de la 
Categoría Acción pastoral. 

 

Fuente: elaboración del autor 



96 
 

 
En conclusión, la tesis y práctica teológico-pastoral ha de consistir en ejercer la 

tarea kerigmática desde una didáctica emancipadora donde se comprenda la realidad 

del pobre y de los que sufren, en vista de las circunstancias políticas, sociales, 

culturales y económicas afecta constantemente a los hombres y mujeres 

latinoamericanas. El propósito es alcanzar una auténtica justicia social y liberación 

cristiana de los oprimidos, teniendo como razones fundamentales la ley natural y la 

Sagrada Escritura para una óptima actividad espiritual, formativa y pastoral. 

 
Categoría 3: Iglesia y Educación 

 
La educación, ha sido una de las invenciones devenidas excelentemente por la 

humanidad, una creación auténtica donde el hombre pensando en el hombre mismo 

genera el medio para hacer posible la excelencia de éste en y desde la virtud. Aquel 

tránsito del que cuida al que enseña, lleva aproximadamente veintiséis siglos de 

apogeo, considerándose para el pensamiento, un problema cardinal (Rodríguez, et. 

al., 2008; Jaeger, 2006; Ferrater, 2004; Dilthey, 1957).  

En tan pocos siglos de evolución de la educación, es la Iglesia en el medioevo 

quien hereda la tarea de la enseñanza, empleando las catedrales para tal acto 

formativo, así como los conventos hasta llegar a la ascensión de las universidades. 

Todo este empeño en aquella prolongada historia que trajo consigo diversos 

escenarios filosóficos, teológicos que influyeron significativamente en la formación del 

hombre para el entonces, son el motor de nuevas tendencias del saber que superan 

el dogma y la tradición hacia las artes y la ciencia. Esta aseveración rescata y destaca 

la razón histórica de la educación en el medioevo con el fin de evangelizar, además 

de servir y desarrollar la sociedad. 

En la actualidad, la educación religiosa en algunos países, juega un rol 

fundamental a propósito de la cultura religiosa, así como de la formación axiológica en 

los niños, adolescentes y jóvenes. Curricularmente, tiene como fin, que los alumnos 

adopten el sistema de creencias, normas de conducta y el desarrollo humano con 

consciencia ciudadana y virtudes sociales como el trabajo, la disciplina y el respeto. Y 

aun cuando la Constitución Política de Colombia (1991) comprende que: “Los 



97 
 

particulares podrán fundar establecimientos educativos. La ley establecerá las 

condiciones (…) En los establecimientos del Estado ninguna persona podrá ser 

obligada a recibir educación religiosa” (Art. 68), aunque resulta contradictorio cuando 

le Ley 115 de 1994, conocida como Ley General de Educación, en el Estado 

colombiano comprende que: 

Para el logro de los objetivos de la educación básica se establecen áreas 
obligatorias y fundamentales del conocimiento y de la formación que 
necesariamente se tendrán que ofrecer de acuerdo con el currículo y el 
Proyecto Educativo Institucional (…) Los grupos de áreas obligatorias y 
fundamentales que comprenderán un mínimo del 80% del plan de estudios, son 
los siguientes: 1. Ciencias naturales y educación ambiental. 2. Ciencias 
sociales, historia, geografía, constitución política y democracia. 3. Educación 
artística. 4. Educación ética y en valores humanos. 5. Educación física, 
recreación y deportes. 6. Educación religiosa. 7. Humanidades, lengua 
castellana e idiomas extranjeros. 8. Matemáticas. 9. Tecnología e informática 
(Art. 23). 
 
Como se puede apreciar, en el numeral 6 del precitado artículo de la ley 

especial que regula la educación en Colombia, la educación religiosa es un área 

obligatoria y fundamental y aunque no sea un problema relevante pese a no 

decretarse una religión oficial, constitucionalmente; la Ley 115 no dicta una 

especificidad en la confesión de fe, sino que habla de Educación Religiosa, declarando 

en su parágrafo único de dicho artículo que: “La educación religiosa se ofrecerá en 

todos los establecimientos educativos, observando la garantía constitucional según la 

cual, en los establecimientos del Estado ninguna persona podrá ser obligada a 

recibirla” (Art. 23, Parágrafo).  

Sin embargo, la Iglesia Católica que goza de personería jurídica, no sólo por 

disposición constitucional, sino por tradición siendo una Iglesia Universal e incluso, 

por historia es la entidad que dio paso a la educación en Colombia desde la época de 

la conquista y la colonización respectivamente. Y aunque esto no sea una razón 

suficiente para justificar la imbricación de la Iglesia y la Educación, la razón histórica 

no se dirime bajo ninguna justificación. Según el Parágrafo del Artículo 200 de la Ley 

115 de 1994 expresa: 

Autorizase al Ministerio de Educación Nacional para revisar los contratos 
vigentes para la prestación del servicio educativo con las iglesias, comunidades 
religiosas y confesiones religiosas con el fin de ajustarse a las normas de la 



98 
 

presente Ley, especialmente en lo relativo a la autonomía para la vinculación 
de docentes y directivos docentes. 
 

Y en este sentido, el devenir de la educación en Colombia se debe a las 

comunidades religiosas, Frailes Franciscanos, Dominicos y con el pasar de los 

tiempos la Compañía de Jesús, entre otros. En tal sentido, la Iglesia Católica ha creado 

centros educativos, colegios, universidades, ha sido el máxime promotor de la 

educación (Pérez e Idarraga, 2019), y en consecuencia una entidad que trascendiendo 

los púlpitos, no sólo se evangeliza, también se educa y forma a los hombres y mujeres 

desde los diversos estadios de la enseñanza con el fin de hacer al hombre un auténtico 

ente social, garantizar el respeto como virtud, así como promotor de la ecología no 

sólo desde la perspectiva ambiental, sino de la persona inclusive. 

… la historia de la educación en Colombia ha estado directamente relacionada 
en sus orígenes con la Iglesia Católica, con la cual se firmaron concordatos que 
otorgaban poder a la Iglesia en el sector de la educación, gracias a este 
fenómeno, es común encontrar gran número de instituciones de carácter 
educativo religioso en el territorio nacional y por ello se puede afirmar que el 
pensamiento cristiano ha caracterizado la formación en los distintos niveles de 
educación en el país (Pérez e Idarraga, 2019, p. 110). 
 

En el caso del Quibdó, a mediados del siglo XX emerge la Institución Educativa 

Femenina de Enseñanza Media (IEFEM), tradicional colegio femenino con una 

trayectoria satisfactoria en la región, según narra Diario El Espectador (octubre, 2024) 

indicando, además: “… a partir de 1953, fue dirigido por las Hermanas Dominicanas 

de la Presentación, lo que dio un carácter y un aura especial al colegio” (Párr. 7). Y 

aunque no haya nada sistemático sobre su historia u origen en sí, “… se sabe que fue 

creado en 1934 como Colegio Intendencial de Señoritas” (El Espectador, Octubre 

2024, Párr. 9), y aun cuando no hay suficientes investigaciones en cuanto al devenir 

educativo del Chocó, basta con resumir que en la tradición local se cuenta, que desde 

comienzos del siglo XX el primer colegio fue el Colegio Carrasquilla, el colegio de la 

Presentación, el colegio intendencial del Chocó (IEFEM) y la Normal Superior de 

Quibdó, de estas instituciones educativas, dos de ellas bajo la tutela de la Iglesia 

Católica.  

En este orden de ideas, resulta interesante conocer a profundidad lo existente 



99 
 

en esta categoría en cuanto a la información suministrada por los actores sociales que 

sirvieron al presente estudio. Es de destacar, que en esta categoría se reflexiona y 

analizan las siguientes subcategorías: Escuela e Iglesia: entes humanizantes; La 

Iglesia en la historia de la educación latinoamericana y Pedagogía evangelizadora, 

respectivamente. 

 
Subcategoría: Escuela e Iglesia: entes humanizantes 

 
Dentro del cosmo filosófico existe una expresión coloquial, muy utilizada de 

manera ordinaria: el hombre nace, el humano se hace. Y en este sentido, la escuela 

juega un papel fundamental en compañía con la familia y la sociedad en la formación 

humana del individuo, independientemente de su edad, desde la educación inicial 

hasta la educación superior y en los más altos contextos de formación, el hombre (en 

el sentido antropológico) está constantemente en ese proceso de consolidación del 

carácter humano, es decir: un sujeto con virtudes sólidas, un alto tipo de ciudadano, 

un auténtico creyente, excelentes padres y madres; magníficos líderes sociales y 

religiosos. 

La sociedad del conocimiento, específicamente en las ciencias sociales, no han 

logrado asimilar o comprender el sentido profundo de la tríada expresada en el renglón 

anterior. Por lo menos en la práctica; pero en la sistematización es redundante el 

manifiesto de la escuela, familia y sociedad, entes garantes de la formación humana 

de los individuos. Para el filósofo, sociólogo y padre de la corriente positivista 

contemporánea, Augusto Comte citado por Benítez-Pérez (2017): “La familia es la 

célula básica de la sociedad” (p. 62), por su condición estable, además por el rol que 

los líderes de esta institución deben ejercer, son cooperadores en la configuración de 

los hijos para el todo social. Según San Juan Crisóstomo, citado por Carbonell (2002):  

El marido […] no busque otra cosa en las acciones y palabras que el modo de 
llevar su propia familia a una piedad mayor; también la madre custodiará la 
casa, pero tendrá una preocupación mayor que ésta: que toda su familia haga 
lo que se refiere al reino de los cielos (p. 48). 
 
Hacer lo que se refiere al reino de los cielos, es vivir en comunión con Cristo, 

haciendo lo que más agrada al Padre, pasar por este mundo haciendo el bien (Biblia, 

Hch. 10, 38). En términos laicos, ser un auténtico ciudadano. A esto ha de dedicarse 



100 
 

la escuela y la sociedad conjuntamente con la familia, y ello se alcanza en la medida 

en que la escuela, la sociedad y la familia estén realmente configurados con el fin de 

educar, el cual consiste hacerlo conforme a la virtud (Jaeger, 2006). Según Usategui 

y Loroño (2009): “La escuela se está convirtiendo, sin desearlo, en una especie de 

“campamento” o “parque temático” de la transmisión de unos valores cuyo brillo social 

es inversamente proporcional a la distancia que nos aleja del recinto escolar” (p. 174), 

y en virtud de los malas acciones de los humanos en el entorno social, o bien se señala 

a la familia o a la escuela, pero jamás el macro escenario que supera toda aula y todo 

hogar, asume su corresponsabilidad ante tal cometido. 

Ahora bien, superando la utópica triada (escuela, familia y sociedad) y 

concentrando la reflexión en la escuela y la iglesia, se topa con que estas dos 

instancias sociales ejercen roles altamente significativos en la formación y 

humanización de las personas. La primera desde su génesis con el mundo clásico 

griego y así transitado en el tiempo con la Iglesia, la modernidad y la 

contemporaneidad, el fin siempre se sostuvo en patentar en el hombre la virtud 

(Jaeger, 2006). Ver figura 18. 

 
Figura 18 
Funciones de la educación y de la Iglesia en la formación humana

 
Fuente: elaboración del autor 



101 
 

 
Para Nietzsche, es imperativo superar toda prótesis en el hombre, haciendo de 

éste un ser auténtico y no aparente (Nietzsche, 2003). Para el investigador, a manera 

de reflexión, en ambas instancias formativas hay funciones o aspectos considerables 

que se explican mejor en la Figura 18, siendo éstas: para la escuela, la educación 

integral, la socialización, el desarrollo del pensamiento crítico, la inclusión; y para la 

Iglesia, valores espirituales, comunidad y apoyo social, orientación y reflexión, 

acciones solidarias. 

La educación y la Iglesia sostienen desde hace más de dieciséis siglos, una 

complementariedad única, combinando esfuerzos para ofrecer una formación integral 

que contempla momentos académicos, éticos y espirituales. Iglesia y escuela afinan 

e intercambian actividades de orden extracurricular brindando a las comunidades ad 

intra y ad extra-institución educativa, espacios de formación en valores y principios 

morales, tales como el servicio comunitario, asistencia a los más necesitados: 

privados de libertad, a los peregrinos, geriátricos, enfermos, asistiendo a aquellos que 

no tienen nada de comer, brindando vestido a quienes no tienen y enseñanza a los 

que no saben. En síntesis, ambas entidades, educación e iglesia, son esenciales en 

el desarrollo integral del hombre desarrollando capacidades de orden social en los 

individuos.  

Sin embargo, resulta interesante conocer cada apreciación de parte de los 

actores sociales en esta materia de reflexión, análisis y comprensión. Para MDM la 

Iglesia es: “… una escuela de humanismo, y la escuela es un templo de educación” 

(MDM). En términos de Jaeger (2006), al hablar de humanismo, básicamente exclama: 

“… viene de humanitas” (p. 12) entendido como lo humanitario, de hecho, fue una 

apreciación vulgar en los tiempos de Varrón (116 a.C – 27 a.C.) y Cicerón (106 a.C. – 

43 a.C). Amplía Jaeger (2006) que el término humanismo: “Significó la educación del 

hombre de acuerdo con la verdadera forma humana, con su auténtico ser” (p. 12). De 

tal manera que pensar la escuela de humanismo, es pensar al ser humano desde un 

ideal: libre, autónomo, con una concepción universal y consciente del status leges, es 

decir, del estado normativo que rige la existencia humana desde lo natural y la 

existencia social con el derecho positivo que ordena y regula su ser y estar en el orden 

social. 



102 
 

No obstante, MRM, expresa que la educación y la Iglesia tienen como propósito: 

“Buscar la liberación de los pueblos y las personas, la dignidad de los seres humanos, 

el respeto por la humanidad, la solidaridad, la paz y la reconciliación”. Y aunque la 

vinculación escuela-Iglesia conlleva a cumplir a cabalidad cada precepto curricular y 

normativo; en la praxis de la enseñanza catequética, orientadora y religiosa se 

discuten temáticas que permiten a los escolares a desarrollar el sentido crítico a 

estructurar estrategias de atención y trabajo en las comunidades y el actor social 

señala los ejes: “… dignidad de los seres humanos”, así como algunas virtudes a 

trabajar: “… el respeto, la solidaridad, la paz y la reconciliación”. 

Para el actor social MMCL, tanto la escuela como la Iglesia: “…se preocupan 

por humanizar al ser humano”, lo que significa superar las nociones que tanto teoría, 

como la ciencia y las nuevas tendencias artificiales, artísticas; además del hedonismo 

y otras prácticas deshumanizadoras y consumistas conducen al individuo a obrar fuera 

con consciencia heterónoma. Lo que deja entrever el informante es una escuela y una 

Iglesia imbricada, con capacidad de conducir al sujeto a sostener una conciencia 

autónoma, con sentido crítico ante la realidad y el entorno que le rodea, a desarrollar 

un sentido social, con alto espíritu filantrópico. 

Y finalmente, LDDo, alude que la Iglesia Católica: “… está comprometida con 

el desarrollo armónico e integral del ser humano en todas sus dimensiones con la 

capacidad de transformar la sociedad haciendo presente el reino de Dios”. Este 

aporte, no expone a una Iglesia de púlpito y de administración sacramental; aun 

cuando en sus prácticas pastorales está la catequesis, pero enfocada en la formación 

cristiana en toda su extensión, se trasciende a una imbricación con la educación con 

el propósito de hacer: “Promoción integral del ser humano, la formación para la vida” 

(MMCL).  

Es importante destacar que en el marco de la dinámica eclesial existe el 

Magisterium Ecclesiae (magisterio de la Iglesia) es aquella tarea que desempeñan 

aquellas personas que con autoridad hablan en nombre de la Iglesia a sus fieles. 

Estos, son el Papa y los Obispos, que como autoridad cumplen la función de enseñar 

teniendo como fuente las Sagradas Escrituras y su interpretación, la tradición de la 

Iglesia y se expresan de manera verbal o escrita, a través del Urbi et Orbi que es la 



103 
 

manifestación más solemne de la Iglesia a través del Papa que saluda, exhorta, 

enseña y bendice a la Ciudad de Roma y al Mundo; o a través de las Cartas Encíclicas, 

Bulas, u otros instrumentos la Iglesia ejerce la tarea educativa para formar en la fe, 

así como forjar valores cristianos en el pueblo fiel. 

Por consiguiente, la iglesia por naturaleza desempeña la enseñanza desde 

diversos escenarios: con la actividad evangelizadora, desde la acción pastoral, a 

través de la liturgia sacramental, el Magisterio de la Iglesia, los documentos oficiales 

de la Iglesia (encíclicas, Catecismo de la Iglesia Católica, Bulas papales, Concilio 

Ecuménico Vaticano II, otros). Por ejemplo, la Declaración Gravissimum Educationis 

(Sobre la educación cristiana) entre diversas proposiciones expresa que la Educación 

es un derecho universal y desde allí la autoridad eclesial erige diversos conceptos de 

interés educativo, indicando así, que por tradición y ante la verdad revelada la Iglesia 

desde siempre ha sostenido una relación profunda con la enseñanza. “Todos los 

hombres, de cualquier raza, condición y edad, en cuanto participantes de la dignidad 

de la persona, tienen el derecho inalienable de una educación, que responda al propio 

fin” (Gravissimum Educationis, núm., 1).  

El fin de la educación desde sus orígenes, ha sido la formación del hombre en 

la virtud (Dilthey, 1957), hacerlo un alto tipo de ciudadano (Jaeger, 2006) y la meta de 

la escuela es alcanzar el ideal humano de la humanidad; y el fin de la Iglesia es 

evangelizar, bautizar a todos haciéndolos discípulos de Cristo (Biblia, Mt. 28, 19) y 

orientar al Pueblo a vivir conforme al corazón de Cristo (Biblia, Hch. 13, 22), haciendo 

lo que más agrada al Padre (Biblia, Ef. 5, 10-20), pasando por este mundo haciendo 

el bien (Hch. 10, 38). Aquella teleología educativa y eclesial coinciden en la virtud del 

sumo bien platónico con el hacer el bien cristiano desde el amor, una ecología de la 

persona desde la escuela a la luz de la Palabra para hacer desde la enseñanza buenos 

ciudadanos. En términos de Botana (2019) citando el número 20 de la Evangelii 

Nuntiandi expresa que: 

La escuela es el instrumento que permite desarrollar dicho proceso; a pesar de 
todas sus limitaciones sigue siendo un medio privilegiado para la formación 
integral del hombre, lo cual la convierte en lugar muy apropiado para que 
Evangelio y cultura puedan armonizarse en cada persona, quizá la mejor forma 
de poner remedio preventivo a la denuncia que Pablo VI formulaba así: “La 



104 
 

ruptura entre Evangelio y cultura es sin duda alguna el drama de nuestro 
tiempo” (p. 11). 
 
Tras la máxima Todo es por necesidad, la humanidad ha atinado con la 

generación del único medio capaz de hacer posible que el hombre adquiera la 

humanidad, aprehenda conocimientos superando la brecha de la ignorancia y que en 

asociación a otras instancias como la Iglesia, ha ido perfeccionando a la luz de las 

Escrituras y de la tarea evangelizadora por medio de la enseñanza avenir en cada 

estudiante el ser persona. Y en este sentido el Papa Pablo VI en diciembre de 1975 

atina al expresar: “La ruptura entre Evangelio y cultura es sin duda alguna el drama 

de nuestro tiempo” (núm. 2). 

 
Figura 19 
Representación gráfica de la subcategoría: Escuela e Iglesia: entes humanizantes de 
la Categoría Iglesia y Educación. 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
En teoría, educación y evangelio son dos conceptos que se encuentran 

permanentemente; se puede decir que entre ambas hay ideas y prácticas distintas, 

así como claras. En cuanto a lo primero, la escuela imparte saberes desde diversas 

disciplinas (matemáticas, español, ciencias, sociales, otras), se concentra en 

desarrollar en el estudiante habilidades sociales con el propósito de desarrollar en el 



105 
 

estudiante el pensamiento crítico; mientras que en el contexto cristiano evangeliza 

dando a conocer las enseñanzas de Jesucristo considerando aspectos puntuales 

como la fe, la moral y la salvación, es decir, se enseña teniendo como referente la vida 

de Jesús. Como ideas claras, ambas entidades independientemente de la oferta 

(académica y espiritual), enseñan, se complementan en el desarrollo personal, 

comunitario, las instituciones educativas de corte religioso sostienen un amplio 

enfoque formativo con carácter religioso-espiritual. 

En este sentido, la subcategoría en estudio tomando en cuenta cada aspecto 

presentado por los informantes claves, dejan a la comprensión la existencia de 

algunos aspectos singulares, es decir, que tratándose de dos entidades 

aparentemente diversas comparten teleologías firmes de caras al ser humano desde 

su particularidad, así como generalidad. Ambas instituciones buscan la liberación del 

ser humano desde el saber, rompiendo las cadenas de la ignorancia, humanizando al 

hombre haciéndolo un ser integral, formándolo para la vida. Es evidente que tanto 

para la educación, así como para la Iglesia, la facultad preocupación es el ser humano, 

por lo que se finaliza en hacerlo un ser íntegro para transformar a la sociedad. 

A su vez, la escuela y la Iglesia tienen intrínseco la garantía del derecho para 

el ser humano, considerando que éste es inalienable, en vano sería admitir que se 

busca la liberación. No hay cabida para discriminaciones por razones de raza, credo, 

condición social, edad, en vista de que todos los seres humanos ostentan un regalo 

Divino que es la dignidad de la persona, el respeto por la humanidad. La Iglesia y la 

educación han de ser garantes que el ejercicio de la formación humana llegue a todos, 

un trabajo cooperativo en función del hombre de todos los tiempos. En síntesis, 

escuela e Iglesia, instituciones comprometidas con el desarrollo integral del ser 

humano, formando para la vida. 

 

Subcategoría: La Iglesia en la historia de la educación latinoamericana  

 
Se tiene por cultura general y por nociones que han sido adquirida en la 

formación eclesiástica, el papel que ha jugado la Iglesia Católica en América Latina, 

que no sólo se resume en la conquista y en los primeros pasos evangelizadores que 

dio esta institución con fines religiosos. Más allá del paso misional y kerigmático, la 



106 
 

Iglesia desarrolló a cada país que constituye la América toda, especialmente a 

Latinoamérica lo que en la actualidad se comprende como educación y que más tarde 

oficializada se discrimina entre educación ofrecida por parte del Estado, la educación 

particular o privada y la educación religiosa propiamente. 

En la historia de la humanidad y/o del pensamiento la Iglesia ha jugado un rol 

muy importante en la historia de la educación y América Latina no resulta ser la 

excepción. Durante el período de la colonia y post-colonia, la Iglesia se dio a la tarea 

de ir haciendo y en consecuencia dejando en cada rincón donde se encontraba, una 

escuela que cubriera las necesidades de ampliación catequética, formar en un oficio, 

enseñar las primeras letras y un idioma como el que actualmente se habla (a esto le 

han llamado transculturalidad).  

Sin embargo, hay quienes en sus sistematizaciones históricas sobre la 

educación en América Latina, les sobran pretensiones de desdibujar, por no decir que 

desaparecer, el papel que jugó la Iglesia Católica en la educación como un todo y 

resaltar la presencia de la Orden de los Predicadores, los Frailes Franciscanos, la 

Compañía de Jesús, entre otras órdenes religiosas que obedientes a las indicaciones 

Papales, hicieron escuela e instauraron sistemas de enseñanza en cada localidad, en 

correspondencia a cada necesidad. Otra apreciación que se tiene de algunos teóricos 

e historiadores, es que sus productos intelectuales son ambiguos, es decir, sus 

proposiciones son muy específicas y generales a la vez que finalizan tamizando tanto 

que cuya reflexión histórica queda tan general y no se recoge la esencia de la misma 

cuenta cronológica. Por ejemplo, Pérez et. al. (2020) aluden que: 

…la educación en materia religiosa se ha visto fuertemente influenciada por la 
Iglesia Católica, debido a que desde el primer encuentro cultural de continentes 
se evidenció un dominio de la fe católica, con la cual los españoles no solo iban 
en búsqueda de nuevas tierras, sino que dicho pretexto posibilitó de manera 
paralela la expansión de la fe católica, por manos de la corona española, 
quienes fueron férreos defensores del catolicismo (p.30).. 
 
Una visión demasiada generalizada, además de sesgada de caras a la 

influencia real, a profundidad y esencial de la Iglesia Católica en la educación 

latinoamericana. No cabe duda que su influjo fue primordialmente la enseñanza de la 

fe católica, razón fundamental de su tarea misionera. Sin embargo, Uzcátegui y Bravo 

(2021) en su Cronología histórica de la educación venezolana Siglo XVI-2020 describe 



107 
 

la evolución de la educación en Venezuela, su devenir y prosecución, desde el siglo 

XV (1492 específicamente), pasando por cada momento, Siglo XVI, XVII, XVIII, XIX, 

XX hasta el presente expresando a manera de introducción que:  

La Escolástica y la Ilustración en la Configuración del espacio Educativo – 
Cultural de la Venezolanidad: Entre 1492 y 1810 dos corrientes ideológicas con 
sus efectos muy concretos se hacen presentes en el escenario cultural y 
educacionista de las provincias que luego, a partir de 1811, definirán el espacio 
geográfico del Estado Venezolano. Estas corrientes son, en primer lugar, la 
cristiano – católica que inspira la obra educativa de España en el Nuevo Mundo 
y en forma determinante influye en el destino espiritual y religioso de estos 
pueblos; luego hacia finales del Siglo XVIII, la de la filosofía de la Ilustración, en 
su versión hispana que sin contrariar los principios de la ortodoxia católica 
propicia una apertura hacia la modernización de la educación (p. 29). 
 
Además, destacando aspectos histórico-universales como la escolástica, 

movimiento que presidió la Iglesia en el Medioevo y cuya figura filosófica y teológica 

de este momento fue Santo Tomás de Aquino, pero para el momento en que se reseña 

ya se está en una decadencia de dicho modelo filosófico-teológico y por ende la 

Ilustración, que no vecina a la Escolástica, sí es un episodio de la historia bien singular, 

pues con la Revolución Francesa y sus principios, sumado a ello las proposiciones 

filosóficas y educativas de grandes pensadores como Rousseau con el Emilio o de la 

Educación (1762) inspiraron y generaron transformaciones en la filosofía educativa 

del momento colonial en estos países del neo-continente. 

Ante esta sinóptica y confrontada introducción referente al contenido analítico 

histórico de la intervención de la Iglesia Católica en la Educación en América Latina, 

resulta interesante conocer cada aporte que los informantes claves gentil y 

sabiamente ofrecieron al presente estudio. Según DLF: “La iglesia católica en América 

ha sido el eje articulador del proceso colonialista desde la invasión europea hasta el 

presente (…) un sector de evangelizadores laicos, sacerdotes y religiosos que 

apostaron por un proyecto pastoral”. Es importante destacar, que, por razones de 

transcripción, el actor social escribió sin la “n” evangelizadores y que se debe respetar 

su originalidad. Una sensata posición histórica, que aun cuando no alude la educación, 

tácitamente deja ver desde la tarea evangelizadora el ejercicio de la enseñanza. 

Sin embargo, para MDM: “Las iglesias fueron escuelas cuando el sistema 

escolar no estaba organizado” y al respecto, Uzcátegui y Bravo (2021):  



108 
 

La enseñanza primaria en Venezuela tuvo sus comienzos en los primeros 
conventos de frailes franciscanos y de dominicos, fundados en la segunda 
década del siglo XVI en las costas de cumana y santa fe. Pero es bien sabido 
que antes de llegar este momento inicial de nuestra cultura, ocurrieron 
importantes sucesos en la parte insular de América y en Tierra Firme, afectadas 
ya por la conquista española, que preparo puede decirse, su devenir histórico 
(p. 31). 
 
En efecto, las Iglesia, conventos u otros espacios donde los religiosos hacían 

vida, fueron recintos acondicionados para llevar a cabo la tarea didáctica. El precitado 

autor, investigador y destacado historiador detalla diciendo que, en 1516, 

específicamente el: “08 de noviembre. La orden de los franciscanos funda dos 

escuelas de primeras letras para indios en Cumana” (p. 33) aporte historiográfico que 

precisa el desempeño, en este caso, de los Frailes Franciscanos en pro de la 

enseñanza en el Siglo XVI, como amplía MDM ya desde: “… la Edad Media la 

educación se impartía en iglesias y conventos”, dado que: “… desde sus orígenes, la 

Iglesia ha visto en la enseñanza el mejor camino para acerca a las comunidades a los 

principios y valores de la fe” (ElC). 

Como en efecto, MMCl declara: “… desde el medioevo la Iglesia he creado 

centros para la transmisión de la cultura. Las escuelas monásticas fueron el primer 

ámbito de la transmisión del saber” y siendo así para américa Latina ya en el asomado 

ocaso de la época más prolongada de la historia, en tierras recién conquistadas y 

donde la colonización se apogea, la enseñanza se hace praxis en los recintos donde 

los religiosos hacían vida. Ese saber se desarrolló de manera gradual “… desde la 

época de la conquista” (MDM) y según lo expresado por el informante clave LDDo: 

1) su teología de la educación, es decir, su doctrina educativa acerca de lo que 
es y de lo que debe ser la persona; 2) su praxis educativa propia, es decir, el 
proceso educador de la fe, ya en el seno familiar, ya en la comunidad de fe, y, 
finalmente, 3) sus instituciones educativas, que pretenden educar a la persona 
entera, en un proceso en el que se unen los saberes, la cultura y la fe. 
 
Un proceso de conquista y colonia que ejercieron los religiosos desde el Siglo 

XV y que aún desempeñan, pese a la innovación a la que también se ha sumado la 

Iglesia y la manera sistemática de ejercicio de la docencia desde sus ofertas 

académicas en todos los subsistemas de educación. Pero es de destacar la manera 

gradual en que se ejerció el saber cómo alude MMCl en su aporte, o la enseñanza 



109 
 

como se debe concebir pedagógicamente, “… pues es la iglesia la que impulsa la 

escuela para afianzar la colonización del pensamiento” (DLF). En los términos de 

LDDo: 

La iglesia católica ha asumido a lo largo de la historia de Colombia uno de los 
roles protagónicos más significativos de la actividad política con relación a la 
educación moral y religiosa de la sociedad, desde el inicio del proceso de 
colonización del territorio por parte de España en el siglo XVI hasta la 
actualidad. 
 
En consecuencia, no queda duda del papel fundamental de la Iglesia en los 

orígenes de la educación en Colombia, como ya se ha aprehendido de diversos 

informantes claves, desde la colonia fue una de las principales instituciones que dio 

pie a la enseñanza. Diversos aspectos son considerables en el empeño de la 

educación como se presenta y conciben en la Figura 20, tras el análisis plural ejercido 

por el investigador en virtud de los diversos aportes que conciertan en algunos 

aspectos y difieren en otros por sus ampliaciones y consideraciones puntuales. 

 
Figura 20 
Aspectos de considerable empeño en los orígenes de la educación en Colombia 

 
Nota: datos tomados de Pérez e Idarraga, 2019; Osuchowska, 2014. 
Fuente: elaboración del autor 



110 
 

 
Por citar un dato del quehacer de la Iglesia en la educación latinoamericana, 

considerar la onto historia de Colombia es interesante en vista que lleva a concluir que 

independientemente de los contextos en que se llevaron a cabo cada llegada de los 

españoles en aquel ocaso del Siglo XV, los procesos evangelizadores, pastorales y 

en consecuencia, educativos, se desarrollaron a la par y se comprende perfectamente, 

dado que para ese entonces, según lo apreciado en las literaturas revisadas, eran 

indicaciones papales y siglos posteriores el tratado internacional llamado “Eclesial et 

Civitas Concordat” (concordato Iglesia y Estado) llevados a cabo por la Santa Sede 

con cada Gobierno, principiando estos acuerdos por parte de la Iglesia el Papa Pío IX 

(Osuchowska, 2014). 

En síntesis, “…es la iglesia la que impulsa la escuela para afianzar la 

colonización del pensamiento” (DLF) transculturizador no sólo en la lengua, en sus 

creencias, sino también en su filosofía autónoma, como arguyen desde la tesis de la 

filosofía del Sur. Lo que no se puede obviar, es que la Iglesia: “… comenzó a colaborar 

en la educación como parte esencial de su servicio a la sociedad” pues desde su 

tránsito a lo largo del tiempo, ya traían concepciones y arraigos filosóficos-sociales 

principiando desde la tarea evangelizadora; en suma: “... la colonización europea en 

el país, fundó los primeros seminarios y universidades” una realidad patente en la 

historia de la Iglesia y de la Educación en Latinoamérica y Colombia no fue la 

excepción, como se deja ver en la Figura 21. 

 
Figura 21 
Primeras Universidades de América Latina 

      

Nota: datos tomados de Uzcátegui y Bravo, 2021; Pérez e Idarraga, 2019. 
Fuente: elaboración del autor. 



111 
 

 

Ya la experiencia que devenía del Siglo XII con las primeras Universidades en 

Europa; ahora en el nuevo continente, como se observa en la figura 21, indican que  

la Iglesia ha jugado un papel circunstancial y fundamental en el devenir y práctica de 

la educación en todos los Países de Latinoamérica, no desde aquel 1492 en que se 

apersonaron en aquellas poblaciones indígenas, pero sí en las primeras escuelas que 

se constituían en aquellos conventos de religiosos de diversas órdenes religiosas 

(Franciscanos, Dominicos, Jesuitas, otros); así como el origen de Universidades que 

hasta los momentos, con algunas mutaciones de nominación, son fuente permanente 

de un quehacer eclesial en pro del desarrollo de los pueblos, algunos iniciando como 

Seminarios, luego como Colegios Mayores y más tarde Universidades adquiriendo su 

calificativo de Pontificias otras no, pero Universidades de talla y reconocimiento en el 

presente. 

 
Figura 22 
Representación gráfica de la subcategoría: La Iglesia en la historia de la educación 
latinoamericana de la Categoría Iglesia y Educación. 

 
Fuente: elaboración del autor 



112 
 

 
En síntesis, la Iglesia desde los momentos de la conquista y en consecuencia 

la colonización, emprendió la tarea de la enseñanza como medio para ejercer de mejor 

manera la evangelización, a su vez transculturizar a los indígenas con una fe, nuevos 

saberes (políticos, morales, culturales), teniendo el pleno dominio desde su proyecto 

pastoral a la familia y a la comunidad en principio con la ayuda de clérigos y religiosos, 

luego con los laicos, pero en esencia, un eje articulador de ese proceso de 

colonización, para algunos inapropiado; para otros valioso dado que en heredad 

coexisten escuelas, colegios, universidades que en un principio fueron monasterios, 

seminarios, pero que ascienden en el tiempo y son legado de siglos de historia y de 

una Institución que en conjunto con la política de Estado han definido criterios para 

enseñar lo que debe saber la persona humana. 

 
Subcategoría: Pedagogía evangelizadora 

 
Se tiene entendido en la tradición educativa, que la pedagogía consiste ser 

aquella ciencia que estudia los procesos por los cuales se conduce al niño, ello en el 

entendido de las aparentes sumas de términos paidos y agogué. Según Santiago 

(2023): “…  la expresión pedagogía, aunque muy pocos referentes históricos o 

doxográficos existen de manera detallada, la misma definitio terminorum conduce a 

comprender, que la pedagogía como término es una expresión que se asume por el 

ejercicio que desempeñaba el paidagogos griego” (p. 33), es decir, resulta ser una 

asociación. La historia clásica de la educación, así reseñada por Dilthey (1957) e 

interpretada por Santiago (2023) es: la función que, en la sociedad griega de entonces, 

tenía el llamado paidagogos, (…)  era el conductor y responsable de trasladar al joven 

desde su lugar de residencia hasta donde se le impartía la enseñanza” (p. 34), de ahí 

la concepción conductora de niños. 

Ahora bien, según Gómez y Pulido (2016) la pedagogía es: “… un concepto 

polivalente, complejo, extraño, contradictorio y hasta ambiguo (…) La pedagogía se 

constituye como saber sistemático a partir de las preocupaciones de la modernidad” 

(p. 9). En principio la historia de la educación y en correlación con el llamado de este 

extranjerismo (Heidegger, 1953), que ha generado una problemática sistemática y 



113 
 

práctica, en la proposición historiográfica de Gómez y Pulido se asoma una tentativa 

minimización del caso, pues ciertamente la modernidad desde Comenio se asoman 

aportes metodológicos, didácticos, estratégicos con el fin de hacer posible que los 

niños, fundamentalmente, aprendan. Ya no se establece un problema del 

conocimiento, sino de aprendizaje, por lo cual, es ocupación del maestro definir 

técnicas para enseñar. 

En este orden de ideas y concentrados en la labor pedagógica, es interesante 

comprender de qué manera la Iglesia ha emprendido y ejerce la acción pastoral y 

evangelizadora en contexto formales e informales de la educación. Y según la noción 

sostenida por Díaz-Quero (2006), en este caso el clérigo, el religioso y/o el laico, según 

la necesidad, es creador de ese saber pedagógico correspondiendo a: “… escenarios 

distintos a los escolares: laborales, religiosos, artísticos o en otros espacios de las 

sociedades intermedias (…) desde donde se origina ese saber” (p. 95), con el fin de 

formar al individuo según los requerimientos que el contexto social, histórico, local, 

cultural, entre otros exige. 

No obstante, existen posiciones interesantes de parte de los actores sociales al 

respecto. Para DLF “Toda la evangelización es una pedagogía”, en el entendido que 

el cristianismo, sus virtudes o el anunciar a Jesucristo no sólo basta la Fe, pues ésta 

como los otros aspectos señalados, también se enseña y Cristo fue un Maestro, que 

desde sus explicaciones en parábolas, sus intervenciones oportunas y con sus 

acciones mostró a su Padre y enseñó a los de su tiempo quién era Éste y deja el 

mandato de hacer con la palabra y el ejemplo de vida una pedagogía cristiana, 

tomando como referente uno de sus axiomas: “Yo soy el camino, la verdad y la vida” 

(Jn. 14, 6), pues como complementa, nadie puede conocer al Padre si no es por medio 

de Él.  

En este sentido, “…evangelizar es educar, es enseñar, es buscar el bienestar 

individual y colectivo de las personas” (MRM) desde la práctica pedagógica en la 

transmisión de: “… valores, ideologías, actitudes, prácticas (…) en un contexto 

histórico cultural, que son producto de las interacciones personales e institucionales, 

que evolucionan” (Díaz-Quero, 2006, p. 95). La Iglesia ha dado muestra de su 

versatilidad, pues el contenido bíblico, la tradición de la Iglesia, los sacramentos que 



114 
 

tienen sus fundamentos y constan de una razón histórica en su devenir, es tan 

novedoso y se ajusta perfectamente en cualquier contexto. De ahí que DJF sostenga 

que: “… se puede hacer pastoral desde la escuela”, mejor aún, a criterios reales, el 

informante clave sostiene que recientemente entendió que esta labor se puede 

ejecutar en y desde la escuela, un redimensionar lo antes expresado: la 

evangelización es una pedagogía, es educar (DLF y MRM). 

Desde los comienzos de la Iglesia, en correspondencia con aquel mandato de 

Cristo de ir por el mundo entero haciendo discípulos a todos en su nombre (Mc. 16, 

15-20) abrió pasó a un ejercicio pragmático de la enseñanza, formal e/o informal con 

el fin de hacer comprensible desde el entendimiento lo que se ha de abrazar desde la 

fe, dirimiendo toda tesis de contrariedades entre fe y razón. Según García-Morcuende 

(2013) la tarea evangelizadora desde la enseñanza: “… no es otra cosa que crear las 

condiciones para que los hombres puedan descubrir en la buena noticia de Jesucristo 

la verdad de sus propias vidas” (párr. 9), un contenido axiológico que permea la 

existencia de los individuos desde el bien hasta la salvación. 

 
Figura 23 
Representación gráfica de la subcategoría: pedagogía evangelizadora de la Categoría 
Iglesia y Educación. 

 
Fuente: elaboración del autor 
 



115 
 

Empero, la pedagogía desde aquella complejidad o ambigüedad conceptual, en 

suma con la evangelización, son dos fuentes sistemáticas que como saberes 

comulgan en pro del bienestar individual y colectivo desde la enseñanza en materia 

axiológica que favorece a la vida del humano desde lo religioso, social, cultural amén 

a la inter - institucionalidad que se genera, amén a esa vinculación escuela-Iglesia sin 

taxonomías, pues lo que importa es evangelizar desde la educación para hacer 

buenas personas, justas y aptas para vivir en sociedad., con algunos elementos claves 

que se dejan ver en la Figura 24. 

 
Figura 24 
Elementos claves de la pedagogía evangelizadora 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

Desde una perspectiva histórico-educativa, la enseñanza desde sus inicios no 

ha detenido su marcha, pasando por el medioevo, siendo ésta la época más extensa 

y bajo la guía del cristianismo, prosigue su camino de caras a nuevos aconteceres que 

marcaron y aún desarrolla ideas a favor o encontradas sobre el hecho conquistador y 

colonizador progresivamente; pero que resulta imposible dirimir de la memoria y razón 

histórica, pues fue un acontecimiento que se grabó en la historia de América, con un 



116 
 

proceso transculturizador y una Iglesia patente en la tarea evangélica teniendo como 

medio expedito la educación, de ahí la generación de espacios de interacción 

académico desde los conventos, seminarios, luego escuelas y finalmente la 

generación de Universidades, todo principiado desde una catequesis hasta abrir pasos 

a la vida científica. 

En síntesis, esta perspectiva tiene aplicabilidad en muchas instituciones 

educativas, es decir, no solo aplica a aquellas entidades escolares de corte religioso 

católico, sino a aquellas laicas con fines formativos en vista que el propósito de la 

educación como se ha indicado previamente, contribuye a la construcción y desarrollo 

de la sociedad desde la justicia y la solidaridad. 

 
Categoría 4: Formación humana  

 
Desde los orígenes de la educación, así como desde los comienzos de la Iglesia 

siguiendo los preceptos evangélicos, se tuvo como fin formar al hombre desde la 

virtud: en el caso de lo primero desde una perspectiva global; en el caso de lo segundo 

según el espíritu cristiano, pero ambos tendiendo hacia el bienestar del ser humano. 

En el caso de la educación preparándolo para la vida desde la virtud de la honestidad, 

la justicia y la verdad (Coplestón, 2003), inclusive la felicidad, la amistad, el amor 

(Aristóteles, 2006); en cuanto a la Iglesia en la fe, la esperanza y la caridad (Biblia, 1 

Cor. 13, 13) indicando que de estas tres es el amor la virtud por excelencia, sin restarle 

carga axiológica a las dos primeras, en vista de que Dios es Amor (Biblia, 1 Jn. 4, 8) 

y como todo efecto es análogo a su causa, es decir si el hombre es creación de Dios, 

entonces devenido del amor ha de ser y ejercer el amor. 

Hablar de formación humana, es hacerlo sobre la base del proceso de 

desarrollo integral de las personas donde se abarcan diversos aspectos: el cognitivo, 

los afectivos o emocionales, los sociales y éticos. En este sentido, la formación 

humana se centra en formar individuos que adopten la responsabilidad, la solidaridad 

como virtud, conscientes de la repercusión de sus actos humanos en el entorno social; 

además, de formar en habilidades profesionales, laborales a posteriori, ya que prepara 

al sujeto a desenvolverse socialmente. 

En este apartado del análisis de la información para el presente estudio, se 



117 
 

cuenta con un conjunto de subcategorías que se van a ir desarrollando en el orden en 

que el investigador ha concertado hacerlo a fin de darle en la sistematicidad, sentido 

al estudio. Estos aspectos a reflexionar y comprender son: educación moral, 

estrategias y recursos didácticos para la formación humana y entornos educativos y 

eclesiales para la formación humana. 

 
Subcategoría: Educación moral 

 
De diversas formas se explicita que la educación gestiona conocimientos, 

además de formar al ser humano desde el rasgo axiológico entendiéndose este último 

como aquella disciplina filosófico moral que atiende puntualmente a los valores 

existentes y direccionados para hacerse patente en las denominadas humanas 

acciones (Aristóteles, 2006). Lo que deja entendido, que en sí la educación es el medio 

por el cual consecutivamente el hombre alcanza la facultad de delimitar su grado de 

comportamiento en el marco humano, social, religioso, cultural.  

Puntualmente, la educación moral hace referencia al proceso de enseñanza y 

aprendizaje que tiene como propósito desarrollar en los individuos valores, actitudes 

y comportamientos éticos. Ya lo expresa Jaeger (2006): “…toda educación es el 

producto de la conciencia viva de una norma que rige una comunidad humana, lo 

mismo si se trata de la familia, de una clase social o de una profesión (…) como una 

estirpe o un estado” (p. 4). Lo que vale decir, que el sujeto consciente de un marco de 

reglas que direcciona la vida misma naturalmente, la escuela por medio de la 

enseñanza modela a éste a determinar su accionar humano, no sólo conforme a su 

leges naturae (leyes de la naturaleza), que además es eterna e inmutable; sino al ius 

positivum (ley positiva) que varía según la cultura, las ideologías, necesidades y fines 

humanos.  

Cabe expresar, que ante la moral el hombre sostiene la capacidad de aceptarla, 

ajustarse al cumplimiento de la misma y ello gracias a la educación, en el proceso de 

formación hace posible que el sujeto adquiera la conciencia de dicho marco de regulas 

que direccionan toda humana acción en el contexto que sea. Esta forma de educación, 

de enseñanza moral, es fundamental para formar ciudadanos responsables, 

conscientes y comprometidos con la sociedad. En esta tarea formativa, la Iglesia 



118 
 

igualmente juega un rol importantísimo, sea desde el hecho evangelizador, 

catequético o pastoral, pero en cada escenario de participación teológica se sustenta 

y exhorta al hombre a vivir haciendo el bien.  

En este sentido, es importante conocer cada una de las apreciaciones de los 

actores sociales con respecto a la educación moral que se funda en el estricto sentido 

de la modelación de los actos humanos desde el plano de la conciencia, en el 

entendido que: “… el acto moralmente bueno presupone a la vez la honestidad o 

bondad del objeto-acción, la rectitud del fin y la licitud de las circunstancias” (Sánchez, 

2006, p. 38).  

Para MDM: “El ser humano es un ser moral y requiere de una formación ética 

superior para poder convivir en sociedad”, es decir, por naturaleza está consciente 

desde la voz interna, que existe un órgano que regula las acciones e incluso, como 

sujeto moral, ajusta sus comportamientos sobre aquellas formas de ser, 

especialmente si el otro es superior a sí, como padre, madre, maestros, líderes, entre 

otros, admitiendo que aquello que expresa o realiza es moralmente bueno, siéndolo o 

no. De ahí la importancia de los padres y de los maestros de corregir oportunamente 

o de complementar, según sea el caso. 

Por otra parte DJF admite que se puede comprender la ética o la moral en la 

formación humana en vista a que: “… ellas estudian y  regulan el acontecer moral de 

las personas”, dando a entender que la ética o la moral se estudia, se reflexiona y se 

practica aquella(s) norma(s) que dirigen la vida misma y en este sentido EIC 

complementa diciendo que la educación moral coadyuva a comprender aquellas 

indicaciones que: “Brindan pautas y lineamientos para vivir la vida”, haciendo 

referencia a aquel conjunto de normas que determinan el obrar del hombre en el 

contexto en que éste se desenvuelve, destacando: “… la distinción entre lo bueno y lo 

malo como criterio de perfección humana” (Rodríguez et al., 2008, p. 45). 

Asimismo, DLF expresa que: “No hay educación sin ética ni moral, lo que se 

debe hacer es que ésta sea cada vez más laica y no fundamentada en ideas 

exclusivamente religiosas”. Esta apreciación tiene diversas formas de interpretarse lo 

que conviene resaltar la comprensión partiendo de estas dos cuestiones ¿qué es el 

bien? O ¿qué es lo bueno? Según Aristóteles (2006): 



119 
 

… toda acción y libre elección parecen tender a algún bien; por esto se ha 
manifestado, con razón, que el bien es aquello hacia lo que todas las cosas 
tienden l. Sin embargo, es evidente que hay algunas diferencias entre los fines, 
pues unos son actividades y las otras obras aparte de las actividades; en 'los 
casos en que hay algunos fines aparte de las acciones (p. 129). 
 

El filósofo emblemático de la Atenas clásica expresa en su Ética a Nicómaco, 

que todo bien tiende a fin o viceversa, el fin de la humana acción ha tender a un bien 

significativo al individuo en su singularidad o al hombre en su universal. El tema 

consiste en saber cuál es el bien en correspondencia al fin. El griego continúa diciendo: 

“El fin de la medicina es la salud” y cuántas técnicas se emplean desde la salud que 

para algunos no es algo bueno o para otros sí es conducente al bienestar como fin 

último en lo saludable. Traducida esta aseveración a una comprensión más laica, 

atravesar por el dolor en el tema de la salud no en bueno, pues el trauma incrementa 

el dolor o el malestar que experimenta el individuo, pero finalmente conquista la 

sanación, entendiéndose ésta como el bien. De Ahí que existen diferencias cuando 

sólo se asume la actividad, o cuando la mirada está entorno al fin. 

Teológicamente, Cristo padeció el dolor, humillación, maltrato físico hasta morir 

en la cruz, una actividad que, como Mesías, pero a su vez como humano ejecutó; se 

entiende que ningún dolor es bueno, es una actividad que no se queda en sí misma, 

sino que se dirige al fin. Esta redención de la humanidad traducida como la salvación 

indicando que éste finalmente es el bien en sí, desarrollar la capacidad de dar la vida 

por el bienestar del otro se asume como un acto de bondad y en consecuencia, no 

hay amor más grande que la de aquel que se hace capaz de dar la vida por su 

semejante (Biblia, Jn. 15, 13). Estas explicitaciones demarcan la tesis del bien, no hay 

bondad laica, ni aquella fundamentada en ideas religiosas, sino bondad en sí.  

Sin embargo, para MMCl la formación moral: “Ayudan al crecimiento en 

formación en valores, al carácter, a la personalidad”, un aspecto fundamental de la 

práctica docente desde la perspectiva deontológica, lo cual consiste en formar bien y 

globalmente la personalidad de su alumno (Escobar, 2005). No basta que se formen 

seres aparentes, que el docente haga narices de cera en sus discípulos (Nietzsche, 

2000), sino que realmente ejerza como médico de la cultura, la formación excelsa del 



120 
 

ser humano, “… enseñar la mejor manera de actuar y comportarse en sociedad” 

(LDDo). 

En ello consiste la formación moral del individuo, en hacerlo un alto tipo de 

ciudadano. La escuela tiene la responsabilidad de hacer posible este fin de la acción 

pedagógica, pero es una tarea que no sólo queda reservada a la educación como 

medio, sino que la Iglesia en su imbricación consciente con la facultad didáctica asume 

el reto de hacer posible que el hombre adquiera nociones prácticas en lo que ha de 

consistir sus actitudes humanas para dinamizar intersubjetiva y óptimamente la 

sociedad. 

 
Figura 25 
Representación gráfica de la subcategoría: Educación moral, de la Categoría 
Formación humana. 

 
Fuente: elaboración del autor 

 

En consecuencia, la escuela desde los diversos subsistemas ejerce la tarea de 

la formación moral de los escolares y aunque esta enseñanza no se ejerza a través 

de una Unidad Curricular específica, sí se ejecuta de manera transversal; salvo, en la 

educación religiosa que invierten en un área de formación bajo esta naturaleza 

filosófico-práctica. La educación moral enseña al ser humano a regular cada acontecer 



121 
 

de sus acciones ajustándolo a las normas axiológicas que perfilan la personalidad del 

escolar y su estar en el marco social, haciéndole consciente de que cada acción tiene 

un fin, una circunstancia y consecuencias, aspectos estos que sirven y preparan para 

la vida al niño a los efectos de ejercerlo permanentemente en la vida adulta como 

ciudadano. 

 
Subcategoría: Estrategias y recursos didácticos para la formación humana 

 
La actividad docente no consiste en dar una clase; menos aún partir de la 

conciencia de un dominio temático y pretender transmitirlo. A la hora de emprender la 

labor didáctica, técnicamente el docente estructura un plan de trabajo donde se 

plasman los contenidos a dictar, así como las estrategias y los recursos a emplear 

para hacer accesible al conocimiento de los estudiantes lo que se va a enseñar, entre 

otros aspectos que complementan la planificación que de igual manera se requieren 

la estrategia y recursos para optimizar el proceso de evaluación en sus diversos tipos. 

Por eso la importancia de que la educación sea administrada o diligenciada 

académicamente bajo los requerimientos del Estado. En Colombia, la Ley 115 de 1994 

comprende que: “La enseñanza estará a cargo de personas de reconocida idoneidad 

moral, ética, pedagógica y profesional” (Art. 110) y la administración gubernamental 

de turno, en correspondencia al espíritu de la norma, generará medios de formación 

continua con el propósito de mejorar profesionalmente y así ofrecer un sistema 

educativo de calidad. 

En el contexto de la enseñanza, uno de los fundamentales problemas 

educativos, son de índole técnico, en virtud de que la enseñanza en algunos casos 

está bajo la guía de profesionales con falencias pedagógicas o didácticas por tratarse 

de no contar con formación específica o académica (Ferrater, 2004). Y en el entendido 

de la educación formal e/o informal, la Iglesia más allá de contar con instituciones 

educativas religiosas, ejerce por aparte la tarea de enseñar desde la acción 

evangelizadora, catequética, pastoral, lo que exige a su vez, que los clérigos o 

religiosos, laicos comprometidos, otros, ostenten el perfil académico para el 

desempeño de funciones de índole magisterial o formativa o en su defecto, estén 



122 
 

capacitados con competencias pedagógicas para que la tarea formativa sea de calidad 

y repercute positivamente en el marco social y religioso . 

En ese orden de ideas, es imperativo conocer cada opinión de los actores 

sociales sobre las estrategias y/o recursos que emplea a la hora de emprender la tarea 

formativa. Para (EIC) la Iglesia ejerce la formación en su máxima extensión y en el 

entendido de lo humano, por medio del: “Adoctrinamiento, propaganda, catequesis, 

educación formal” juicio que entrevé una ausencia de estrategias o de recursos 

idóneos para hacer posible por parte del receptor formativo la asimilación del mensaje.  

Para otro de los actores sociales, se emplea: “La catequesis, la evangelización 

(…) y la publicación de módulos y cartillas para los estudiantes y comunidad en 

general-la promoción y formación de grupos juveniles, parroquiales y comunitarios” 

(LDDo), de igual manera, MDM considera valiosa: “…la catequesis, organización 

comunitaria, grupos culturales” para fomentar la formación humana. No se dirime 

importancia a las actividades catequéticas y a los movimientos de apostolado que en 

la comunidad parroquial e incluso en comunión con las escuelas, ejerzan la tarea de 

formar a los niños, adolescentes, jóvenes e incluso adultos, de la zona urbana, así 

como de los contextos rurales. Pero no es una estrategia única, que en el ámbito 

eclesial debe sostenerse como único medio.  

Es decir, no necesariamente un texto sea un recurso suficiente, teniendo en 

cuenta que no todos los seres humanos tienen la capacidad de ejercer 

dianoéticamente el mensaje a través de la lectura, el análisis y la comprensión de 

textos; así como cartillas, trípticos u otros recursos escritos, pues la recarga de 

información literaria es innecesaria o en su defecto insuficiente para algunos seres 

humanos. Es importante trascender de la forma escolástica de la enseñanza a otras 

alternativas que son más efectivas para la admisión de saberes, ya sean estos de 

orden puro o prácticos. Inclusive, los grupos de apostolado, según sea la actividad 

ejercida, pueden resultar siendo una estrategia efectiva para consolidar en los 

aprendices el espíritu auténticamente humanista, altruista, intersubjetivo. 

Para MMCL suficiente estrategia es: “Enseñarlos, promoverlos, inculcarlos. 

Facilitar métodos para transmisión”. En efecto, el fin del proceso formativo y 

académico por parte del maestro es enseñarlos y dentro del discurso formativo 



123 
 

fomentar, apoyar, orientar hacia dónde se desea dirigir humanamente cada nota 

informativa transmitida. Al igual que lo expresado en el párrafo anterior, esta estrategia 

no es del todo suficiente; no se le resta importancia, pero sí es imperativo destacar 

que no es suficiente y eficaz, en virtud del tipo de hombre, niveles de comprensión. Se 

atina en la opinión en materia de facilitar métodos de transmisión, pero no es del todo 

descriptivo, queda colgada la intención y necesidad, más no se patenta con qué 

recurso hacer posible que el proceso formativo cobre sentido y valor en la vida humana 

personal. 

Asimismo, continúa más adelante sosteniendo que se podrían desarrollar: 

“Charlas, encuentros, construcción y producción de materiales pedagógicos para su 

transmisión” (MMCL), pero aun así no es del todo específico en expresar qué tipos de 

“materiales pedagógicos” son aquellos que como recursos pueden cooperar de 

manera efectiva en el proceso de enseñanza-aprendizaje en la formación humana.  

En una extensa opinión LDDo en la misma sintonía aporta que como estrategias se 

deben llevar a cabo las siguientes actividades: 

Encuentros juveniles- encuentros familiares- pastoral de la familia-pastoral 
educativa-pastoral penitenciaria-formación a los jóvenes y la niñez-producción 
de documentos y materiales sobre la vida, la dignidad humana y los valores- 
incidencia política a nivel departamental, nacional e internacional para visibilizar 
la crisis humanitaria, social y ambiental que padece el chocó. Presencia y 
acompañamiento al interior de las instituciones educativas (LDDo) 
 

En efecto, interesantes estrategias cooperativas y colaborativas que son de 

gran utilidad para formar humanamente desde la sensibilidad, concientizar en materia 

de dignidad humana, la vida como derecho, la libertad como virtud, liderazgo social y 

religioso, conciencia ecológica, entre otras. Sin embargo, es importante apuntar con 

recursos que complementen el trabajo estratégico de esta perspectiva brindada por el 

actor social. Es importante conocer que entre tantas actividades que, desde la 

escuela, la comunidad y la Iglesia ejecutan, tener bien delimitado los conceptos 

pedagógicos a los fines de lograr objetivos específicos como el que se reflexiona acá, 

la formación humana.  

La figura 26 delimita puntualmente qué son estrategias didácticas y cuáles son 

algunos de los recursos que se pueden emplear en el proceso formativo, en el 



124 
 

entendido que éstas son técnicas de procedimiento, así como materiales que 

coadyuvan en el proceso de enseñanza-aprendizaje (Malavé, 2020 y Vargas, 2017).  

En consecuencia, para que haya un efectivo proceso formativo, quienes tienen 

dicha responsabilidad, han de hacerlo con el empleo de técnicas que se correspondan 

con el fin y para ello es imperativo el empleo de estrategias y recursos óptimos. Se 

asume como algo obvio que en entornos educativos los que llevan a cabo sus 

prácticas pedagógicas pues son docentes y conocen a profundidad el empleo de tales 

técnicas; pero quienes formal o informalmente ejercen la tarea de formar como la 

Iglesia y quienes ejecutan tales tareas, clérigos, religiosos(as), laicos, otros, han de 

estar orientados sobre estos aspectos técnicos a los fines de lograr las metas 

propuestas.  

 

Figura 26 
Estrategias y recursos para la enseñanza-aprendizaje en la formación humana 

 
Nota: datos tomados de Malavé, 2020; Vargas, 2017; Mendoza y Manani, 2012 
Fuente: elaboración del autor 



125 
 

 
Los actores sociales expusieron desde sus experiencias lo que ellos asumen 

como estrategias y recursos para lograr la competencia formación humana para 

optimizar la sociedad desde una desenvolvimiento y entendimiento entre pares sin 

controversias irracionales, sino con alto sentido humanista. Pero sólo se compartieron 

estrategias y pocos recursos como los considerados en la Figura 27 como recursos 

permanentes entre estos los libros de textos, cuando existen otros elementos que 

como recursos e incluso estrategias superan la tradicional forma de enseñar y/o 

capacitar. 

 
Figura 27 
Representación gráfica de la subcategoría: Estrategias y Recursos didácticos para la 
formación humana, de la Categoría Formación humana. 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

En síntesis, tres aspectos son las más relevantes, entre otros interesantes 

aportes y todos ellos estrategias, entendiéndose como catequesis encuentros y 

pastoral. En cuanto al primero se considera como estrategias para la formación 

humana la catequesis, pues desde esos espacios de formación religiosa y de 



126 
 

preparación para algún sacramento es considerable el medio de preparación del 

sujeto para la vida humana, social y religiosa obviamente; entre tanto, los encuentros, 

como aquella razón de congregación de las comunidades o grupos fundamentalmente 

aquellos movimientos juveniles que en imbricación con el aspecto pastoral, desde la 

escuela comulga con cartillas para estudiantes y documentos escritos como módulos 

orientadores de acciones humanas y cristianas, pudiéndose considerar estos 

instrumentos escritos un recurso, pero que no el único para cooperar con la formación 

humana de los individuos para el desarrollo social. 

En este sentido, se debe tener en cuenta lo facultativo e imperativo de manejar 

estrategias metodológicas, así como los recursos apropiados y diversificados a los 

fines de lograr metas formativas. Las estrategias obligan al formador a conocer el 

auditórium de atención y sobre la base de ellas estructurar el marco estratégico para 

el logro de objetivos; así el o los recursos, como instrumentos a emplear para que la 

estrategia adquiera sentido y per se alcance el propósito o intención formativa. 

 
Subcategoría: Entornos educativos y eclesiales para la formación humana 

 
Todo proceso educativo formal e informal, es o debe estar contextualizado, en 

el entendido que está dirigido en principios no como un universal, sino en 

correspondencia prima desde un particular. En el presente estudio, las comunidades 

chocoanas y ese rol que ha ido jugando la Iglesia Católica en la formación humana, lo 

que obedece a comprender, desde lo particular, cuáles son o han sido esos entornos, 

tanto escolares como eclesiales que se han configurados favorablemente para este 

fin. 

De tal manera, que los entornos eclesiales o escolares, juegan un papel 

fundamental en la formación humana y de ello no debe quedar alguna duda. Las 

escuelas, así como las organizaciones con fines espirituales, en específico la Iglesia 

Católica, pueden afinar el instrumento formador de los escolares en pro del desarrollo 

humano y el desarrollo social, desde los objetivos éticos, axiológicos y morales desde 

las realidades sociales y eclesiales.  

En subcategorías anteriores, se hacía alusión a la necesidad de formar desde 

una ética y valores sin manipulación eclesial y donde se explicitó el tema del bien en 



127 
 

sí. Y en este sentido, la mentira es un pecado que dentro del tema ético eclesial no se 

admite (Biblia, Ex. 20, 1-17); pero jurídicamente difamar, mentir, falsear en todas sus 

presentaciones es penado, en consecuencia, la bondad de las acciones no se califica 

por sectores, son bueno en sí o no. 

Por otra parte, Iglesia y Educación han de definir iniciativas que conduzcan a 

dicha interacción de fines: en este sentido la formación humana del chocoano, lo que 

conlleva desde tales propuestas, atender las necesidades de dicho entorno y 

comprometerse en coadyuvar empáticamente en la formación humana, social y 

religiosa desde los niños hasta los adultos, desde la acción educativa formal, así como 

desde las tareas pastorales y de evangelización. Es decir, la imbricación de estos 

entornos no únicamente ofrece una formación integral de los individuos como 

protagonistas sociales, sino que adquieren un perfil ético, moral, axiológico, espiritual, 

consolidando una sociedad más justa, fraterna y solidaria.  

En este orden de ideas, se tomará cada aporte de los informantes claves y así 

comprender desde esa fuente importante, qué opinan acerca de los entornos 

educativos y eclesiales para la formación humana. Para LDDo existen un conjunto de 

entornos que a su juicio son: “La catequesis-la evangelización- la homilía- los centro 

misionero y centros de catequesis para la formación de jóvenes- la pastoral de la 

educación para el acompañamiento y formación continua de los docentes- la 

administración del servicio educativo”. No sólo han de corresponder entornos para la 

formación de escolares, a las comunidades, también a los docentes como una fuente 

importante pues de ellos deviene la enseñanza que recibirá en la escuela y en la 

Iglesia el escolar, así como el fiel en la comunidad eclesial. 

Asimismo, EIC aporta que los entornos han de consistir en: “Educación formal, 

educación popular, formación bíblica a comunidades eclesiales de base, apoyo a 

procesos artísticos y culturales” (ElC). Es decir, desde la escuela, Liceos, las 

Universidades, por su referido a la educación formal, han de brindar una base 

académica. En estos instantes es importantísimo el desarrollo de seres humanos con 

consciencia autónoma, lo que conlleva a fomentar el pensamiento crítico, habilidades 

interpersonales. Y en atención a los otros aspectos referidos por EIC, la Iglesia en este 

caso ha de planear entre sus tareas pastorales, talleres, actividades comunitarias 



128 
 

todas ellas en imbricación con la escuela que ha considerarlas actividades 

extracurriculares, afinan en conjunto la tarea de formar para la vida desde la visión 

individual y social. 

Desde la Iglesia, no sólo cumplen un rol los movimientos apostólicos, 

catequistas, laicos comprometidos en sí; sino las comunidades religiosas que hacen 

vida en la región, ellas en conjunto con los maestros pueden ofrecer formación 

axiológica, ética, promoviendo la paz interior desde la espiritualidad; así como el 

trabajo cooperativo y colaborativo en las comunidades e instituciones más necesitadas 

de asistencia educativa y espiritual al igual que en las comunidades indígenas o 

afrodescendientes, que desde un diálogo intercultural promueva la paz y el respeto 

entre la diversidad cultural, así como de creencias. Estas intenciones necesarias son 

útiles en: “Grupos juveniles, formación infantil, pastoral familiar, grupos culturales” 

(MDM) ya que estas actividades modelan el tipo de ser humano que la sociedad 

requiere para alcanzar máximo desarrollo. 

Sin embargo, LDDo en otro de sus aportes expresa que los entornos puntuales 

son: “Las instituciones básicas primaria, las técnicas y universitarias”, además se 

exige que aquellos que imparten la formación deben: “… asumir un mayor liderazgo y 

presencia al interior de las instituciones educativas”. Esto quiere indicar que la Iglesia 

ante todos los esfuerzos pastorales que realiza, no ha sido ampliamente suficiente, se 

exige mayor presencia, además de un liderazgo a los fines de poder llegar a hacerse 

más cercanos con la población que hacen vida en las instituciones de educación 

precitadas. 

En los actuales momentos demandan a los entes que cumplen una función 

educativa, de liderazgo y de atención social, como la escuela y la Iglesia, a fomentar 

la formación humana y espiritual desde los niños hasta los adultos, fundamentalmente 

en los adolescentes, tras el abordaje de diversas proposiciones transculturales que 

distan realmente de las orientaciones axiológicas devenidas de las instancias 

escolares como eclesiales. Es de comprender, que la Iglesia desde sus actividades 

pastorales, así como desde la educación religiosa, fomenta transversalmente los 

valores cristianos, sociales; además de trabajar con el estudiante el reconocimiento 

de sí y del otro. Según Pérez et al. (2020) citando a Medellín, expresa que:  



129 
 

La educación en todos sus niveles debe llegar a ser creadora, pues ha de 
anticipar el nuevo tipo de sociedad que buscamos en América Latina (…), 
profundizando la conciencia de su dignidad humana, favoreciendo su libre 
autodeterminación y promoviendo su sentido comunitario. Debe ser abierta al 
diálogo, para enriquecerse con los valores que la juventud intuye y descubre 
como valederos para el futuro y así promover la comprensión de los jóvenes, 
entre sí y con los adultos (…) Debe, además, la educación afirmar con sincero 
aprecio, las peculiaridades locales y nacionales e integrarlas en la unidad 
pluralista del continente y del mundo. Debe, finalmente, capacitar a las nuevas 
generaciones para el cambio permanente y orgánico que implica el desarrollo 
(p. 32). 
 
La escuela, como ente formal de la administración de los saberes y de la 

formación de un Estado, ha de gozar de personas capacitadas y con idoneidad 

académica; así mismo aquellos entes, que aunque alternativos y que ejercen una 

tarea de formación moral y espiritual, ha de contar con hombres y mujeres que 

coadyuven desde sus competencias formativas transdisciplinarias o educativas para 

llevar a cabo la tarea de formación humana desde la Iglesia como comunidad 

parroquial y en las instituciones educativas religiosas. 

 Como lo expresa el documento de la Iglesia citado por el teórico: “La educación 

en todos sus niveles debe llegar a ser creadora”, es decir, generar además de 

estrategias y recursos para ejercer la tarea formativa; debe generar espacios de 

socialización, intercambio, reencuentro de saberes, culturas y experiencias que tornen 

significativas para los formados.  

A su vez, ante una sociedad dinámica, cambiante, con nuevas propuestas 

paradigmáticas de orden científica, tecnológica, axiológica, morales, ha de consentir 

la formación continua de los maestros y por ende de la comunidad del conocimiento 

en general, así como de aquellos creyentes no profesionales, pero que igualmente 

reconocen las transformaciones que está sufriendo el mundo desde el hombre y que 

cooperan con la Iglesia en sus tarea corrientes, han de consentir espacios con la 

sociedad del conocimiento, las instituciones educativas y la Parroquia local sobre  

temas como la dignidad humana, el derecho a la vida, el diálogo intercultural, la 

inclusión, la igualdad de género, jornadas en materia axiológica, ley natural y el boom 

del momento el debate entre lo natural y lo artificial, entre otros temas que son de gran 



130 
 

interés y que contribuyen al fortalecimiento existencial de los humanos y al desarrollo 

de la sociedad. 

El empeño de la Iglesia en la formación humana, específicamente en la 

comunidad del Chocó, en común unión con la educación y otras comunidades 

constituidas, involucran ideales de índole social, moral, político, e incluso religioso. La 

formación de líderes orientados a la práctica de la justicia social debe proporcionar a 

los participantes (maestros y estudiantes) un vínculo y compromiso colectivo con los 

entornos sociales de interacción (Nussbaum, 2014). 

 
Figura 28 
Representación gráfica de la subcategoría: Entornos educativos y eclesiales para la 
formación humana, de la Categoría Formación humana. 

 

Fuente: elaboración del autor 

 
Queda comprender de la opinión de los actores sociales y de la fuente 

referencial que sirve a la triangulación, que no existen otros entes más idóneos para 

la formación humana que la educación y la Iglesia. Aunque se sostenga 

teoréticamente que la familia y la sociedad conjuntamente con la escuela son 

corresponsables de la educación y formación de los niños, adolescentes y jóvenes, se 

sigue sosteniendo la importancia de la familia y por parte de la Iglesia una asistencia 



131 
 

pastoral especial; así como la pastoral educativa de la que hay demasiados aspectos 

que considerar en esta reflexión final de la subcategoría. 

En cuanto a la pastoral educativa, resulta relevante la tarea catequética que 

trascendiendo la formación religiosa de los niños y jóvenes para la ascensión 

sacramental eucarística y confirmación, como de ordinario se ejecuta en las 

Parroquias, acá resulta de una catequesis dirigida para la formación de jóvenes, 

tomando como punto de partida lo grupos juveniles parroquiales y de ahí los 

denominados centros de formación catequética, misionera y de apoyo a las 

manifestaciones artísticas y culturales de la región, pues es importante valorar y 

sostener lo autóctono.  

Además, esta pastoral educativa tomando en consideración el cosmos de la 

enseñanza en sí, destaca el rol que por historia desempeña la escuela en sus diversos 

subsistemas, es decir, desde la primaria hasta la educación superior. Sin embargo, 

hay una voz que clama en el desierto diciendo, que la Iglesia debe asumir un mayor 

liderazgo en estos espacios formativos, así como hacer mayor presencia interna. Si 

no hay un trabajo conjunto entre escuela e Iglesia o viceversa, difícilmente se puede 

alcanzar metas que desde los documentos oficiales de la Iglesia, así como las letras 

constitucionales y de leyes especiales, son meras palabras arrojadas al aire, sin 

sentido alguno. 

Lo que deja a apreciar, que la Iglesia sí o sí, debe asumir el liderazgo en las 

Instituciones educativas del Chocó a los efectos de lo propuesto por Medellín, se 

pueda alcanzar, un nuevo tipo de sociedad que desde mediados del siglo XX se busca 

para América Latina y que resulta interesante en el presente estudio: profundizar en 

la conciencia de la dignidad humana, promover el sentido comunitario, favorecer la 

autodeterminación y finalmente capacitar a las nuevas generaciones, no sólo a los 

jóvenes desde las labores catequéticas eclesiales, o a través de los grupos juveniles, 

sino también a los docentes como materia de formación continua a los fines de lograr 

consciencia de esta labor formativa humana, que corresponde a todos, 

independientemente de los saberes específicos y de las multitareas que pueda tener 

el sacerdote en la comunidad. 



132 
 

 

Categoría 5: Finalidad de la Iglesia católica en la educación del Chocó 

 
La Iglesia en cada una de sus parroquias, no se desdibuja de la finalidad 

esencial de la Iglesia en sí, la labor pastoral y evangelizadora en cada escenario y 

momento sacramental en el que ésta es protagonista, acerca el pan de la palabra que 

alimenta el alma de los hijos de Dios y en el que Cristo se hace presente con su cuerpo, 

con sangre, con su alma y con su divinidad en medio de su grey. Ciertamente hay 

necesidades o realidades muy particulares en cada contexto donde la Iglesia se hace 

presente, lo que se quiere decir es que no dista de la esencialidad. Se pueden apreciar 

la realidad interétnica (Fernández, 2020) en la Figura 29. 

Figura 29 
Comunidades indígenas que hacen vida en el Chocó 

 
Datos tomados: de Fernández, 2020. 
Fuente: elaboración del autor 

 



133 
 

La experiencia lleva a considerar que el Chocó es uno de los departamentos de 

Colombia que está ubicado al noroeste del País, su capital es el Quibdó y a quien le 

obedece su denominación diocesana, pues la Iglesia local es la Diócesis de Quibdó, 

con reciente Obispo +Mons. Wiston Mosquera Moreno. El Chocó es un departamento 

rico en su biodiversidad (en especies vegetales y animales), se alude que es un 

territorio que alberga el 10% de las especies de plantas del mundo siendo algunas de 

ellas endémicas. Asimismo, es una localidad que cuenta con una diversidad cultural 

por la presencia de comunidades afrocolombianas, así como indígenas.  

En consecuencia, estas la Iglesia en el Chocó, ha sostenido su principio 

evangélico y su compromiso con las comunidades, consciente de las realidades que 

han enfrentado estas comunidades afrocolombianas, así como indígenas, como el 

tema del desplazamiento, los derechos territoriales y la comunidad eclesial ha estado 

presente jugando un papel cardinal sin ánimos de figurar como institución, pues Cristo 

no llevó a cabo el plan mesiánico para ser el protagonista de la historia de la 

humanidad, sino correspondiendo a la voluntad del Padre.  

De tal manera, que la Iglesia ha tenido un rol importantísimo en el contexto que 

sirve de objeto-estudio de la presente investigación, aportando desde esta tarea 

indagatoria aspectos fundamentales sobre la formación humana desde la presencia 

de la Iglesia en las entidades educativa y ello, que sirvan para otras comunidades 

como a los fines de contribuir en algo positivo en la humanidad, fundamentalmente en 

su desarrollo personal y social desde la cristiandad. Para ello es importante la 

formación espiritual y moral promoviendo el espíritu axiológico cristiano sin la mirada 

puesta en el dogma, sino auténticamente laica y consciente del sentido ontológico, 

epistémico y lógico del bien, el respeto, la solidaridad y el amor al prójimo. 

Entre otros aspectos, la inclusión como una arista de la educación, en virtud de 

que todas las comunidades que hacen vida en el contexto objeto-estudio merecen por 

derecho humano, ser atendidos académicamente. Esto tiene un alto sentido ético y 

bioético desde lo educativo, pues permite la preservación de la identidad cultural 

afrocolombiana e indígena; y finalmente, contribuye en lo que redundantemente se ha 

expresado en el estudio, al desarrollo de las comunidades, su bienestar social, 

económico y cultural. En síntesis, esto es posible, en la medida en que la Iglesia 



134 
 

conjuntamente con la educación, desempeñen la tarea formativa humana, desde la 

convivencia armónica en medio de un entorno diverso culturalmente. 

En este orden de ideas y en concatenación con el estudio, el investigador en 

esta categoría teleológica comprenderá las siguientes subcategorías, a saber: 

Teleología de la educación religiosa en el Chocó, Iglesia católica e influencia de las 

manifestaciones socioculturales, Formación continua en consciencia social de 

etnoculturalidad y principios axiológicos en la formación humana. 

 

Subcategoría: Teleología de la educación religiosa en el Chocó 

 
La teleología es el estudio de los fines o de las causas finales, por ello 

filosóficamente se concibe como una arista ontológica que comprende entre los 

principios causales del ente: causa inicial, formal, eficiente, la causa final de la cosa 

en cuanto ente y existente (Aristóteles, 2006; Ferrater, 2004; Ramis, 2006). Y en orden 

al enunciado, es conocer el fin o las finalidades de la educación religiosa 

contextualizado en el Chocó. El fin de la educación, clásicamente, corresponde a la 

formación del hombre en la virtud (Jaeger, 2006); más no es una cuestión que se 

aprecia en tiempos postmodernos como los presentes, de una manera simple, dado 

que desde una perspectiva curricular y/o normativa, no se alude el fin, sino fines de la 

educación. 

De igual modo, cuando se asume la perspectiva finalista de la educación 

religiosa, es un asunto bastante complejo porque puede sostener diversas 

interpretaciones según el enfoque religioso. En esencia, el fin de la educación 

religiosa, puede comprenderse como el propósito, lo que se espera o desea alcanzar, 

sin alterar las indicaciones dadas moralmente por un Estado. Se finaliza educativa y 

religiosamente formar en la fe, en el desarrollo moral, en fomentar el sentido de 

pertinencia e identidad comunitaria, en justicia social, crecimiento espiritual, entre 

otros, por indicar que éstas sean algunas consideraciones finalistas, pueden ser otras 

más que suman superlativamente el radio de acción de la educación religiosa.  

Sin embargo, en el caso de Colombia desde la Ley 115 de 1994, no hay 

alteración alguna, o diferencia(s) específica(s) con los fines religiosos admitidos por el 

investigador como se aprecian en la Figura 30. La educación religiosa sirve a su vez 



135 
 

como medio evangelizador para educar en la fe e integrar principios cristianos. Desde 

este enfoque educativo, se ofrece una formación integral de los individuos a través de 

la promoción de valores éticos, morales, espirituales y sociales en correlación con el 

evangelio del amor 

Cabe destacar que en esta figura 30 no están expresados todos los fines que 

el Artículo 5 de la Ley 115 comprende, pero sí aquellos aspectos que, en atención por 

el Estado, son compatibles con principios cristianos, que en una educación religiosa 

estos aspectos finalistas adquieren sentido y práctica formativa a la hora de 

emprender la tarea de la enseñanza. La escuela, sea del orden que sea y del nivel en 

que se encuentre, forma la vida de la persona humana en orden personal y social, 

patenta las bases para un óptimo ciudadano y en consecuencia el desarrollo de la 

sociedad. 

 
Figura 30 
Fines de la educación según la Ley 115 de 1994 

 
Nota: datos tomados de la Ley 115 de 1994. 
Fuente: elaboración del autor 

 



136 
 

Es importante conocer de parte de cada actor social algunos aspectos en 

relación con la presente subcategoría. Para MMCI la finalidad de la Iglesia en la 

educación procura: “la promoción de ser humano a través de la educación que tenga 

en cuenta la cultura del pueblo, por una educación que humanice al ser humano”. Para 

el informante clave, esta imbricación institucional promociona al ser humano sin 

descuidar las circunstancias diversas presentes en la realidad social con las que a 

diario viven los lugareños sosteniendo que: “La educación es el motor del cambio 

social, como lo expresa el documento de Medellín” (DLF), fundamentalmente en su 

proyección de pastoral social en lo que define: “Nuestra misión pastoral es 

esencialmente un servicio de inspiración y de educación de las conciencias de los 

creyentes, para ayudarles a percibir las responsabilidades de su fe, en su vida 

personal y en su vida social” (Gómez 1968, Documentos Finales de Medellín, , p. 3). 

Según Vargas-Bastidas (2014) la razón de ser de la Iglesia en la educación o 

de la educación religiosa, es la puerta de entrada a un interesante y gran debate, pero 

que puntualmente debe ser aclarada con un alto sentido de reconocimiento histórico 

en el que se describe sinópticamente el fin de la educación religiosa: 

Para la Iglesia, que desde antes que el Estado naciera y hubiese escuelas 
públicas, ya educaba a los hijos de esta tierra (…) No solo por el vasto servicio 
que sus instituciones educativas prestan en el sistema escolar y superior, sino 
porque esta actividad forma parte esencial de su labor evangelizadora y de la 
civilización que anhela contribuir a formar (…)La Iglesia concibe la educación 
fundamentalmente como un proceso de formación integral, mediante la 
asimilación sistemática y crítica de la cultura (Párr. 1-3). 
 
En síntesis, un proceso que se desarrolla sobre las bases de una tarea 

evangelizadora, finaliza en el proceso de formación con el propósito de formar 

integralmente al ser humano, es decir, nutrir de conocimientos al sujeto, además de 

desarrollarlo con sentido crítico y principios axiológicos que enriquecen la cultura ya 

que: “Se concentra desde una enseñanza liberadora, reivindicativa, desde principios 

de realidad territorial, social y organizativa” (MRM), la escuela del Chocó desde la 

perspectiva religiosa apunta a: “La formación en derechos humanos (…) y la defensa 

del territorio” (LDDo) aspectos puntuales que conducen a considerar desde la óptica 

social que: “La Iglesia Católica en el Departamento del Chocó, su enseñanza es cada 



137 
 

vez más pluralista y abierta a las dinámicas y contextos de las comunidades y la 

sociedad en general” (LDDo). 

Al respecto, Rodríguez (2008) en el marco del Foro “Territorio y Educación en 

el Chocó”, llevando a redacción cada aporte de los presentes en el evento, recoge 

palabras de Fidel León Cadavid Marín, Obispo de la Diócesis de Quibdó para el 

entonces, quien expresa entre lo académico y la realidad: “…el interés de la Iglesia 

por la educación y su desvelo por Inculturarse, por respetar y valorar el alma 

chocoana, primordialmente indígena y negra” (p. 28) y amplía diciendo que:  

 
La   cultura   chocoana   tiene   la   tarea   siempre   retadora, siempre   en 
construcción de reencontrarse y de aportar desde su contexto original los 
caminos que definan su identidad, su riqueza, su modo de vida y toda institución 
universitaria tiene sentido si es un organismo pensante que explora, dialoga, 
sintetiza, confronta, para mantener viva la conciencia de una sociedad para 
hacerla crecer, valer, resplandecer en la verdad. (p. 28) 
 
Esta intervención de los actores sociales, así como de Mons. Cadavid, 

sintetizan la labor que por historia viene gestando una y otra vez la Iglesia desde la 

enseñanza, no quedándose en los muros del templo y el púlpito, sino que sale de la 

infraestructura a interactuar con la comunidad, fundamentalmente a los recintos de la 

enseñanza en todos sus niveles, con el propósito de enriquecerlos desde el saber a 

los fines de conquistar el desarrollo del Chocó desde ese reencontrarse con su 

identidad y cultura, sin dejar de ser lo que por naturaleza son, pero siempre en la 

búsqueda de la verdad  y la viva conciencia de una sociedad justa, inclusiva, de 

respeto por los derechos de sus habitantes y es así como: “La iglesia católica está 

comprometida con la educación, porque tiene un papel esencial para el crecimiento y 

desarrollo armónico e integral del ser humano” (LDDo). 

Por otra parte EiC: “La escuela brinda herramientas para comprender el mundo, 

la iglesia le da sentido trascendente a dichas herramientas” cuyos saberes permiten 

al hombre desarrollar y visionar una localidad desde diversos aspectos (sociales, 

políticos, religiosos) y bajo principios sólidos que delimita al humano demasiado 

humano comprometido con sus pares en esa labor trascendente, desde el liderazgo, 

el reconocimiento de su identidad y tradiciones, en otros términos: “Formar ciudadanos 

que sean además buenas cristianos” (MDM), más amplio: “Formar personas con 



138 
 

profundo sentido de la fe y el servicio a la sociedad, desde los valores cristianos” (ElC) 

ya que sería contradictorio ser “auténtico” cristiano pero mal ciudadano, de ahí la 

importancia de: “Llevar a todos a ser seres integrales desde la Óptica de Cristo” (DJF), 

ser otros Cristo, sal de la tierra y luz del mundo (Biblia, Mt. 5, 13, 16). 

Formar personas no es una tarea expedita. Nadie es maximus doctus, es decir, 

el más grande y culto, letrado e instruido en materia ética. Posiblemente en nociones, 

pero en la praxis siempre va a hacer eco la máxima errare humanum est (errar es de 

humanos) y que ante este axioma no faltará excusa alguna para justificar las acciones 

que contrarias al bien se hayan ejecutado. De tal modo que no es una tarea expedita 

formar personas, porque la facultad enseñanza que emprende el maestro, el padre y 

la madre, el clérigo o religiosa (o) es sobre moralidad, y se debe comprender que el 

acto moral en los humanos, por definición es: “… el que realiza el hombre, consciente 

de la bondad o malicia del objeto y movido por libre decisión” (Sánchez, 2006, p. 39). 

Ahora bien, formar personas desde el más profundo sentido cristiano, desde la 

fe, para el servicio de la sociedad con rasgos significativos de índole axiológico, 

compete entonces, que el maestro, el líder o el religioso desarrolle una sólida conexión 

espiritual (gnoseológica y teológica) con la comunidad como un todo, o en la escuela 

como una parte. Es decir, formar en valores principalmente, valores cristianos como 

el amor, la compasión, la justicia, la solidaridad, que son rasgos axiológicos cardinales 

en la tradición cristiana; así mismo desarrollar al hombre desde lo espiritual, 

fomentando la relación personal con la fe desde la oración, la meditación, la 

participación sacramental, entre otros.  

Estos aspecto axiológicos y espirituales son motor para llegar a asumir un 

compromiso social por parte del hombre, involucrándose con las comunidades desde 

la cualidad del servicio, manifestando con su acción el auténtico sentido del amor al 

prójimo. 

Lo primero que la educación transmite a cada uno de los seres pensantes es 
que no somos únicos, que nuestra condición implica el intercambio significativo 
con otros parientes simbólicos que confirman y posibilitan nuestra condición. Lo 
segundo, ciertamente no menos relevante, es que no somos los iniciadores de 
nuestro linaje, que aparecemos en un mundo donde ya está vigente la huella 
humana de mil modos y existe una tradición de técnicas, mitos y ritos de la que 
vamos a formar parte y en la que vamos también a formarnos. Para el ser 



139 
 

humano, éstos son los dos descubrimientos originarios que le abren a su vida 
propia: la sociedad y el tiempo (Savater, 1997, p. 18). 
 

En efecto, la escuela ha de enseñar que ante la complejidad desde el pensar 

en los seres humanos, hay una realidad multidiversa en el contexto de lo humano, 

donde las culturas, las tradiciones, las simbologías, así como las creencias y rituales, 

inclusive dentro de la misma Iglesia o en otro orden, en la cristiandad, también hay 

que enseñar a convivir en el marco de esa dinámica humana, social y de creencias.  

La educación es: “La humanización del ser humano” (MMCL) y “La Iglesia está 

comprometida con la educación, porque tiene el papel esencial para el crecimiento y 

desarrollo armónico e integral del ser humano” (LDDo), es decir, “Formar el ser 

integralmente y hacerlo sujeto de derechos y deberes” (DJF). La competencia de 

educar desde lo eclesial significa: “Formar los líderes políticos de la sociedad 

colombiana y promover los valores de la nacionalidad” (EIC), “Fortaleciendo las 

identidades culturales propias” (DLF). 

Finalmente, la educación y la iglesia deben cimentar el conocimiento, en las 

áreas especiales de índole académico; así como en lo espiritual, y ambos a la 

formación del hombre y la mujer como humanos, fomentando en ellos un desarrollo 

del pensamiento crítico, lógico, sociológico, antropológico cultural y axiológico, es 

decir, desarrollarlos integralmente.  

Por lo tanto, la subcategoría Teleología de la educación religiosa en el Chocó 

se comprende considerando que el fin de la educación religiosa es la promoción del 

ser humano desde la formación integral de éste, fundamentalmente humanizando al 

humano, aun cuando es considerable subrayar la formación como una constante en 

el ethos educativo por historia, es decir, si los clásicos consideraban formar desde el 

espíritu o desde el cuerpo al hombre (para la polis y para la guarda de la ciudad), pero 

finalmente ciudadanos; en este caso la formación integral ha consistido en hacer a 

través de la enseñanza personas con profundo sentido de fe, con auténticos valores 

cristianos, con sentido de servicio a la sociedad de ahí la formación de líderes políticos 

que coadyuve a la reivindicación constante en los humanos, defendiendo los derechos 

y ejerciendo los deberes sociales con valores de nacionalidad y en realce a las 

identidades culturales autóctonas. 



140 
 

 
Figura 31 
Representación gráfica de la subcategoría: Teleología de la educación religiosa en el 
Chocó, de la Categoría Finalidad de la Iglesia católica chocoana en la educación. 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

Estos aspectos devenidos de los actores sociales que sirvieron al presente 

estudio en la subcategoría teleología de la educación religiosa en el chocó, se 

contrastaron con la proposición de Savater quien alude la necesidad de concientizar 

desde la enseñanza la vinculación que debe tener el ser humano con el otro, 

desarrollar el espíritu de la alteridad y ver en el otro su yo; así como desde su mismidad 

la otredad. Nada hay de diferentes entre los seres humanos, como el filósofo en cita 

lo alude: “… no somos iniciadores de nuestro linaje (…) ya está vigente la huella 

humana de mil modos” (Savater, 1997, p. 18). Las razones accidentales que 

discriminan el fenómeno social, no ha de ser la razón que desconcentre al hombre de 

su humanidad; la educación es la herramienta que permite hacer trascender esa clara 

noción de los que es el hombre como un todo en sus individualidades y desde sus 

espacios hacia el todo. 



141 
 

 
Subcategoría: Iglesia católica e influencia de las manifestaciones 

socioculturales 

 
A lo largo de la historia, la Iglesia Católica ha tenido una fuerte influencia en 

diversas manifestaciones socioculturales, la filosofía, la educación, las ciencias y en 

las tradiciones, por citar algunas de ellas. Basta echar un vistazo a la historia del 

medioevo a partir del siglo IV fundamentalmente, y es apreciable dicha manifestación 

e intervención. Las formas han sido diversas, pues obedecen al tiempo, a los 

momentos de la historia e incluso a las necesidades humanas o de la misma institución 

eclesial.  

La Iglesia Católica, para ser más puntual en la geografía cultural, ha tenido una 

fuerte influencia en América Latina como una forma de ser más específico en la tarea 

que ha cumplido a cabalidad la institución religiosa y sus fines, ya que en la historia 

es amplia, así como en sus propósitos tras la imagen evangelizadora. Para 

Osuchowska (2014):  

Hasta la obtención de la independencia, proceso que en algunos países duró 
hasta finales del siglo XIX, la religión principal en América Latina era el 
catolicismo. Fue la Iglesia católica la que durante la época colonial formó la 
cultura, el arte, la educación y la sociedad en el sentido de la civilización 
occidental. La Iglesia católica funcionó de forma independiente en América 
Latina por más de 300 años, por lo cual, no es de extrañar que los habitantes 
de estas tierras sientan un gran apego por una sola religión (p. 64). 
 
Y continúa siendo una de las instituciones a lo largo del mundo, no sólo del 

continente americano, que ha influido y continúa ejerciendo esa tarea orientadora, de 

presencia y existencia en diversos sectores de la sociedad, fundamentalmente en el 

campo de la enseñanza que desde la conquista y específicamente la colonia, ha 

venido jugando un rol importante en lo que es la educación. Amén a ello, la generación 

de escuelas y Universidades, mientras se pretende dirimir retóricamente el radio de 

acción de la Iglesia. En este espacio es importante conocer de parte de los informantes 

claves que han servido fielmente al presente estudio, qué opiniones merecen respecto 

a este fenómeno que de manera particular se considera en función del objeto de 

estudio como un todo. 



142 
 

En este sentido, no se puede eludir el papel que juega aún la Iglesia Católica 

en las comunidades de américa latina y particularmente en el Chocó (Colombia). 

Pretender hacerlo, es como hacer los intentos de tapar el sol con un dedo, pues 

siempre van a ser visibles diversos episodios e instituciones cuyo devenir se 

corresponde a este accionar eclesial desde la perspectiva misional. Puede que tengan 

sus razones negativas, para otros positivas y satisfactorias.  

Sin embargo, los informantes claves, como es el caso de MMCI expresa que: 

“La influencia de la Iglesia católica en el Chocó ha sido la promoción de las personas 

hacia la fe cristiana”, una visión que se puede calificar de estacionaria en la 

denominada geografía cultural en este territorio colombiano que ha sido considerada 

tierra de Misión y donde el fenómeno evangelizador ha quedado dibujado en la 

consciencia de lugareños fundamentalmente. En efecto, desde una razón histórica 

DLF alude que: 

A finales de los años 70 los misioneros claretianos, responsable del entonces 
Vicariato Apostólico de Quibdó, hacen un giro epistemológico para romper con 
su tarea colonialista y avanzar hacia un camino de acompañamiento para que 
las comunidades indígenas, afrocolombianas y campesinas se constituyeran en 
actores sociales.  Tare que continuó posteriormente la Diócesis de Quibdó con 
un sector de su clero diocesano. 
 
La Iglesia, presente desde la concepción misionera en Quibdó y más tarde 

constituida como Diócesis, lleva a cabo una tarea educativa, formativa que a la luz del 

evangelio epistémica y bioéticamente reviste el discurso orientador hacia una 

consolidación comunitaria de atención a las zonas territoriales de mayor población 

indígena, así como afrocolombiana. Esta tarea aún se desempeña trascendiendo otros 

aspectos que vulneran a estas comunidades y a la población en general. Entonces, la 

influencia de la Iglesia en la localidad es positiva como comparte DJF: “Muy positivo 

al Inculturarse en el pueblo, optar por los pros y defender sus causas”. 

No obstante, la Iglesia ha influido significativamente en la vida social o en el 

individuo en cuanto particular, desde la perspectiva de la atención prioritaria a los 

Pobres. No son los sanos quienes necesitan del médico (Biblia, Lc. 5, 31-32; Mt. 9, 

11-12), en consecuencia, son los más necesitados quienes requieren de la asistencia 

espiritual y/o material de la Iglesia. Lo primero, desde la oración y el acompañamiento 

sacramental de los fieles; desde la enseñanza o educación, sea catequética, formal 



143 
 

e/o informal, pero formar al individuo y hacerlo apto a la vida en sociedad. La opción 

preferencial por los pobres, es una de las atenciones fundamentales a las que apuesta 

y ha apostado la Iglesia Católica, atención directa hacia el más necesitado y 

desfavorecido, como expresa el precitado informante clave: “…optar por los pros y 

defender sus causas”.  

Enfocarse en la atención de aquel que necesita, la Iglesia lo ha realizado 

primordialmente como una labor evangélica. La opción preferencial por los pobres no 

es un modismo eclesial del catolicismo, es un mandato. Por ello, esta tarea se 

fundamenta en el mensaje de Cristo quien dio testimonio especial en preocuparse por 

los pobres; a la vez, que es un compromiso especialmente social de la Iglesia y es por 

ello que se requiere la formación humana y social del cristiano. La Iglesia llama a los 

suyos a adoptar esta actitud de lucha contra la pobreza, contra la injusticia, 

enfatizando que los recursos materiales deben estar dirigidos no a los placeres 

particulares y superfluos, sino en beneficio de aquellos que estén en necesidad. 

De ahí que la Iglesia siempre va a ser una Institución que influye 

significativamente en la tarea social del hombre como humano, ciudadano y cristiano. 

Por citar de manera general algún episodio de la historia, el siglo XIX y XX han sido 

dos contextos de la historia más reciente en la humanidad que ha reflejado una 

dinámica social interesante: el tema de la explotación laboral, el tema salarial de los 

trabajadores y sus beneficios socioeconómicos; así mismo el tema de la dignidad 

humana y el derecho a la vida; y en el presente siglo la inclusión en sus diversas 

modalidades: laboral, educativa, social, otros, han ido siendo temáticas y acciones 

emprendidas por la Iglesia. De ahí que, en lo particular, es decir en el Chocó, haya la: 

“…promoción social de la vida y la justicia, a través de una evangelización liberadora 

y favorable a la identidad cultural y étnica de las comunidades chocoanas” (EIC). 

Y basta que esta atención prioritaria y de promoción social sea emprendida por 

la Iglesia, a su vez que debe estar cooperativamente desarrollada por otras fuerzas 

como la política y la educativa. Y desde estas competencias, la Iglesia se imbrica a fin 

de corporeizar o materializar esa labor directa con los seres humanos, con aquellos 

los más necesitados, los vulnerados, en el caso del Chocó, con las comunidades 

indígenas, campesinas, afrocolombianas. El norte siempre ha de ser: “Acompañar al 



144 
 

pueblo en sus angustias, esperanza, en su resistencia pacífica; en sus luchas y alegría 

y la promoción humana y en su fe” (MMCL). Según LDDo en correlación con lo 

enunciado expone que:  

 

El desempeño de la iglesia católica en El Chocó ha sido fundamental, la llegada 
de la educación al Chocó a través de los religiosos claretianos, los procesos 
organizativos de comunidades negras e indígenas se han gestado gracias a la 
labor de la iglesia católica en El Chocó. 
 
Y en congruencia con estas diligencias emprendidas de manera misionera por 

la Institución Espiritual, desde la instancia política se expresa una normativa que 

complementa el desempeño de la Iglesia: “… la ley 70 de 1993 o ley de comunidades 

negras (que es justo acotar) se gestó gracias al accionar de la iglesia católica en El 

Chocó” (LDDo). De tal modo que la Iglesia tiene una interesante influencia en el ámbito 

local, regional, nacional y mundial. Este desarrollo de la Iglesia en el Chocó se alcanza, 

espiritual, social y políticamente por la: “La solidaridad, la organización comunitaria, la 

identidad cultural y la defensa de la vida individual y colectiva” (MRM) de los 

chocoanos.  

No es una diligencia novedosa, su data no es reciente; sí cuenta con una 

historia, lo que se estima justo el reconocimiento a aquellos chocoanos, a la Iglesia y 

a otros sectores que: “Desde finales de los años 70 del siglo pasado se ha abierto un 

sector de ella al diálogo con los pueblos nativos” (DLF). La solidaridad como virtud, 

que caracteriza a la Iglesia desde su universalidad, invita permanentemente a sus 

fieles, clérigos, religiosos/as, laicos comprometidos y a todos aquellos que deseen 

sumarse a la tarea filantrópica y de alteridad, a desarrollar un sentido de comunidad, 

de responsabilidad compartida ayudando a los necesitados, pero principalmente 

desde la enseñanza formando hombres y mujeres con aptitudes humanas demasiado 

humanas, cristianas demasiado cristianas, culturales, así como espirituales. Ella, la 

Iglesia, lo ha de emprender en todos los subsistemas de educación, inclusive en la 

enseñanza catequética. 

Ciertamente existen cambios estructurales desde el pensamiento a razón del 

tiempo, y esto sostiene una implicación filosófica con incidencias en el contexto 

antropológico, sociológico, psicológico, teológico y es que todo se corresponde al 



145 
 

espíritu de los tiempos. Las ideologías juegan un papel importantísimo y la mayoría 

de ellas devenidas de nichos filosóficos y mal traducidas en la práctica desde las 

esquinas pseudo políticas, generan, por consiguiente, cambios bruscos que afectan 

al hombre en general y finaliza en discriminaciones o desconocimiento de las 

realidades multidiversas presentes como entornos sociales. Para Sastre-García 

(2002), resulta imperativo sostener que: 

 
El hombre es un ser cultural. No es un producto de la naturaleza regido por el 
azar o la necesidad. Es capaz de desarrollar un espacio cultural en el que es 
posible ser hombre. Su cultura nace, se desarrolla y se mantiene, por la 
comunicación de conocimientos y experiencias en las prácticas sociales. De 
este modo, entrega a las generaciones siguientes los logros de sus 
experiencias y conocimientos. Por ello todo cambio cultural afecta a su ser y 
acompaña a los cambios de la comunicación. La misma Iglesia, que es un 
hecho cultural, sigue los mismos pasos de la cultura en su nacimiento, 
desarrollo y permanencia (p. 59).  

 
          Lo que conduce a considerar, la consciencia histórica de la razón cultural de los 

pueblos, su devenir, sus prácticas sociales, las tradiciones, el lenguaje y las formas 

de comunicación. Ciertamente la Iglesia ha influido en cambios trascendentales de 

estos territorios latinoamericanos desde los momentos de la conquista; pero a su vez 

ha ido fortaleciendo desde el reconocimiento auténtico de los pueblos, sus realidades 

multidiversas de ser, su visión cosmogónica y teogónica que en suma con las 

proposiciones teológicas, cosmológicas y ahora con el intervencionismo tecnológico, 

permiten construir un tipo de hombre y un desarrollo social evitando toda alteración 

desde el punto de vista cultural.  

Lo que más se enfatiza y es la razón de ser del presente estudio, es la formación 

humana desde esa cooperación y colaboración que ejerce la Iglesia, en virtud que el 

indígena, así como el afrocolombiano, también son hombres, también son humanos y 

desde las necesidades colectivas, se requiere que en y desde ellas se forje el tipo de 

humanos que el Chocó y el mundo requiere. Sastre-García (2002) amplía diciendo: “la 

Iglesia nace de la comunicación que Dios ha querido establecer con el ser humano en 

la encamación del Hijo de Dios” (p. 59) y de esa misma manera, se debe proceder en 

el proceso socializador y formador del ser humano en el Chocó, tras una dialéctica de 

reconocimiento en cada uno de ellos como hijos de Dios.  



146 
 

Este reconocimiento se enfatiza en que su pensar, su patrón socio cultural, sus 

creencias, perspectivas, entre otras, son elevadas satisfactoriamente por la Iglesia. 

Cada una de estas manifestaciones indígenas, así como afrocolombianas tienen 

prácticas religiosas, culturales y tradicionales muy autóctonas; la Iglesia las 

conceptúa. Hay que salir o superar el discurso despectivo de la transculturación; hoy 

por hoy por la tecnología y sus demandas globales a través de las denominadas redes 

sociales, ha abierto un portón a las diversas manifestaciones sociales, transmutando 

todo tipo de pensar, de creencias, prácticas sociales, patrones de conducta, modismos 

discursivos y comunicacionales, sin aludir a patrones “morales” que contraatacan a 

las perspectivas éticas e incluso retando a la ley natural, logrando así hiper 

transculturizar a la humanidad actual. 

De tal modo, que hay que superar esa justificación de ataque al papel que la 

Iglesia ha consolidado en el tiempo. No se desconoce el patrón cultural de las 

comunidades, pero sí se apunta a un cambio significativo en la esencia de éstas sin 

que pierdan su identidad, porque es muy propia e íntima. Toda educación propicia 

cambio(s), a través de la enseñanza se aprecia cambios que se califican como 

aprendizaje y/o competencias alcanzadas. Lo mismo en esta tarea influyente de la 

Iglesia en las comunidades. Lo que da lugar a la influencia eclesial en: “Los rituales 

mortuorios, el rito bautismal, el uso de los sacramentales” (MDM), así como: 

“Festivales, concursos de alabao, entre otros” (DJF). 

Asimismo, hay otros factores influyentes en el marco sociocultural en el que la 

Iglesia ha incidido significativamente, como lo son: “Las festividades patronales que 

han fortalecido la identidad cultural de las comunidades- las escuelas musicales y 

artísticas como el centro cultural mamau” (LDDo), fiestas patronales que: “…las 

comunidades las hicieron suyas y les dieron sus propios sentidos y contenidos, sin 

desechar los fundamentos rituales oficiales de la fe católica” (ElC).  

En consecuencia, la Iglesia Católica es una institución que ha ejercido un rol 

significativo en el Chocó influyendo en la educación, la identidad cultural, la salud y el 

bienestar, el desarrollo social, valores y moral e incluida la articulación comunitaria. 

Es decir, la Iglesia ha cumplido la tarea creadora de las instituciones educativas 

fomentando la alfabetización y la educación en valores; al igual que ser el motor que 



147 
 

vitaliza las tradiciones y costumbres a través de la celebración de rituales 

contribuyendo así a la identidad cultural en las comunidades. Las comunidades 

religiosas ejecutaron iniciativas de gran interés para el Chocó, permitiendo a las 

comunidades el acceso a servicios de salud y programas de bienestar desde centros 

de apoyo, fundamentalmente en comunidades distantes.  

 
Figura 32 
Representación gráfica de la subcategoría: Iglesia católica e influencia de las 
manifestaciones socioculturales, de la Categoría Finalidad de la Iglesia católica 
chocoana en la educación. 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
En resumen, la Iglesia Católica desde su condición como Vicariato Apostólico 

hasta el ahora como Diócesis, ha influido significativamente en la vida histórica, 

cultural, filosófica y educativa del Chocó, ejerciendo una labor de acompañamiento en 



148 
 

todos sus sentidos: sacramental, en las comunidades indígenas, afrocolombianas y 

campesinas por parte de los Claretianos desde 1970 haciendo promoción de las 

personas hacia la fe cristiana desde la enseñanza, bajo la técnica del diálogo con los 

pueblos nativos conociendo y emprendiendo desde la promoción social y humana, 

luchas acerca de la vida, la justicia, la identidad, entre otros aspectos. 

 

Subcategoría: principios axiológicos de la formación humana en la Iglesia 

Chocoana 

 
En el contexto educación, es muy común hablar de valores o axiología. Es 

importante comprender que ambas expresiones son ambiguas, en virtud de la 

implicación que ambas tienen de caras a lo administrativo, al referir el término como: 

“teoría del valor económico” (Ferrater, 2004, p. 287); un cuando en el común se usa 

el término valor, más aún en el ámbito educativo, que sistemáticamente revestido 

como axiología se comprende por sus acepciones griegas y así referida por Scheler y 

Hartman como “… la teoría general de todos los valores (…) Se usa más 

particularmente en relación con valores éticos y estéticos” (Ferrater, 2004, p. 287).  

Aclarada esta situación conceptual y disciplinar, en la presente subcategoría se 

busca comprender desde los aportes de cada actor social, lo que ha significado en la 

Iglesia Local del Chocó, los principios axiológicos que devienen de la formación 

humana, tarea a la que apunta de manera constante la Iglesia desde la arista 

educativa, ya sea en las Instituciones Escolares, como en las diversas actividades 

sacramentales, pastorales y evangelizadora que emprende en la comunidad la entidad 

eclesial. Su propósito, la formación humana a la luz del evangelio, haciendo 

ciudadanos óptimos para la sociedad. En la subcategoría Escuela e Iglesia: entes 

humanizantes se declaró que ambas instituciones comparten la misma preocupación 

y esta es “humanizar al ser humano” y para ello se asume el reto o compromiso de 

desarrollar integralmente al individuo.  

Según los actores sociales es fundamental que la formación axiológica en el 

ser humano resida en: “… la convivencia como manifestación directa del principio 

evangélico” (MDM), que según Crowther (2025), los principios de un buen cristiano 

constan ser: amor, humildad e integridad y  aunque acuña la compasión como otro 



149 
 

elemento que debe convivir intrínsecamente en el ser humano como principio, aun 

cuando Wojtila (1978) enuncie que “La palabra “amor” es equívoca” (p. 33) según la 

práctica humana en la afectividad, o en la ordinaria acción desempeñada por el 

hombre, cuestione bajo la condición de Juan Pablo II junto a Messori (1994), si…: 

“Dios es Amor. Entonces, ¿Por qué hay tanto mal?” (p. 39). Una interesante cuestión 

para la reflexión; sin embargo, se sostiene que a la humanidad se le merece educar 

en el amor. 

No obstante, una forma de aproximar en noción y en praxis el amor con sentido 

evangélico y ético, debe partir según lo propuesto por MRM en: “Fomentar la 

solidaridad y respeto por la vida y la dignidad de las personas”, que a la luz del Papa 

peregrino: 

El hombre está llamado a una plenitud de vida que va más allá de las 
dimensiones de su existencia terrena, ya que consiste en la participación de la 
vida misma de Dios. Lo sublime de esta vocación sobrenatural manifiesta la 
grandeza y el valor de la vida humana incluso en su fase temporal (…) es 
realidad sagrada, que se nos confía para que la custodiemos con sentido de 
responsabilidad y la llevemos a perfección en el amor y en el don de nosotros 
mismos a Dios y a los hermanos (Juan Pablo II, 1995, núm. 2). 
 
Es vocación humana, responder fielmente a la vida bien sea desde lo individual 

a lo general y/o viceversa. El valor de la vida es un principio que, desde la acción del 

amor como virtud, fundamenta la razón ontológica, ética, bioética y existencialista del 

sujeto; desde una mirada teológico-antropológico, se admite a la vida humana sin 

distinción de cultura, ideologías, credos, en vista que todos los hombres son creados 

por Dios y desde el mismo hecho genealógico, el Ordenador del todo le calificó al 

momento último de su creación que éste era bueno, que estaba bien su obra última y 

máxima. En términos de Rousseau (1995): “TODO es perfecto cuando sale de las 

manos de Dios, pero todo degenera en las manos del hombre” (p. 9), hasta el hombre 

es perfecto desde aquel devenir vivido por todos; pero hay que trascender esa 

degeneración. 

La historia de la educación, así como la historia de la Iglesia desde la 

perspectiva educativa y evangelizadora han redundado millares de veces sobre estos 

aspectos, la formación humana, los valores que deben forjarse en la humanidad y a la 

luz de las Sagradas Escrituras, especialmente el Nuevo Testamento el Amor es una 



150 
 

de las virtudes a las que se apuesta didácticamente calcar en la esencia y existencia 

de la humanidad como un todo; pero: “todavía sigue olvidado el arte de formar a los 

hombres, que es la primera de todas las utilidades” (Rousseau, 1995, p. 7), al expresar 

utilidades, se refiere a lo necesario, imperativo o urgente que se debe 

permanentemente hacer por y para el hombre. 

Es por ello, que la aspiración de la enseñanza no consiste únicamente en 

transmitir saberes, sino en formar integralmente al individuo, principalmente con 

virtudes que desde el prisma de la Iglesia Católica, con la fortaleza del evangelio, esta 

virtud excelsa reside en el amor, que para algunos informantes es un amor que abraza 

la vida desde la otredad; o en otro entender, desde la premisa de LDDo, a su juicio: 

“… el principal mandamiento del evangelio es amar al prójimo como a ti mismo”, con 

el que se patenta el: “… sentido de comunidad, de justicia, de solidaridad” (EIC).  

En síntesis, para DLF: “El amor es la base de los valores que orientan las 

relaciones humanas desde el respeto y la justicia, de tal manera que no se puede ser 

cristiano si se cohonesta con las injusticias”. Y muy atinada apreciación. En el contexto 

de la enseñanza, sea desde lo escolar, sea desde lo eclesial, toco cuenta desde la 

relación causa-efecto, en el entendido que el que enseña ha de ser un sujeto de 

principios axiológicamente determinados a los fines de formar, no sólo desde la 

retórica, sino desde el ejemplo.  

Desde una óptica contextualizada, resulta imperativo formar axiológica desde 

el: “Respeto por la etnicidad y la cultura. Valoración del territorio como escenario de la 

vida en todas sus manifestaciones y no como bien económico por explotar. Ejercicio 

de los derechos como fuente de justicia” (EIC). Y enmarcando esta proposición desde 

los espíritus que se viene reflexionando, cabe indicar que el amor desde la noción 

teológica y según lo expresado en las Escrituras Sagradas, éste no se discrimina, pues 

Dios es amor (Biblia, 1. Jn. 4, 8) y el enunciado es Universal, no expresa que lo es 

para unos y para otros no. En el terreno de Dios lo relativo no se admite, no cuadra lo 

hipotético (Biblia, Mt. 5, 45-48). 

Además, es importante en la formación axiológica, que los participantes en 

cualquier subsistema de educación, así como en las comunidades y movimientos de 

apostolado que hacen vida en la comunidad eclesial, incluido los líderes religiosos de 



151 
 

la zona, han de tener: “Sentido de pertenencia” (MMCL) con lo que se predica y con 

lo que se hace. La fortaleza de ese proceso de formación es posible gracias al: “… 

trabajo en equipo, el fortalecimiento de su identidad cultural arraigo al territorio, amor 

propio, cooperación, sensibilidad, compromiso” (MMCL). Estos, principios 

considerables por la Iglesia del Chocó, según los actores sociales, en pro de la 

formación humana pueden ser de gran consideración en la práctica pedagógica en 

materia axiológica. 

No es una tarea fácil formar en materia axiológica, ética o moral. Es un reto 

emprender este camino, pues más que grandes discursos catedráticos, sustentos 

teóricos qué compartir y estudiar; es la vida la mejor carta de presentación que lleva 

en la mano el docente o quien asume la investidura, responsabilidad y competencia 

de formar. Sea el maestro en la escuela, sea el sacerdote o religiosa/o en la 

comunidad parroquial, sea el padre y madre de familia en el hogar, el político en la 

sociedad, deben tener en cuenta que cada palabra, cada acción cuenta 

significativamente, lo que exige de estos actores, desde el pensamiento repensar cada 

cosa a decir, así como en el hacer, por ello, se requiere gozar de competencias 

axiológicas para una efectiva tarea formativa, de lo contrario, todo está perdido. 

Este ejercicio sistemático y pastoral que desde lo educativo lleva adelante la 

escuela y la Iglesia, no es una novedad desde la presente investigación; pero sí es un 

compromiso necesario que por historia ambas instituciones en otras instancias 

contextuales han asumido con el fin de hacer del sujeto, un ente con alto sentido 

axiológico favorable para el entorno social en su más amplio sentido del caso. Por ello 

este fenómeno que ya se ha suscitado ante el entendimiento humano para ser 

atendido, resulta ser un dasein ( «ser» (sein) y «ahí» (da), significando «existencia» , 

según Heidegger), necesario e imperativo en el Departamento del Chocó, escenario 

geográfico e histórico que, de momento, vive en la misma sintonía en que vive el resto 

del mundo, con un conjunto de seres humanos que reclama a gritos el estado de 

derecho, singular o plural, pero en sí, de reglas que direccionen en positivo sus vidas 

socialmente hablando. 

Como en otras líneas se ha expresado, el Departamento del Chocó es uno de 

los espacios político-territoriales de gran importancia para el Estado Colombiano. De 



152 
 

igual modo, para la Iglesia ha sido una tierra de importancia misionera y evangélica 

que ha trascendido de su condición a revestirse jurídica y eclesialmente como 

Diócesis, pero aún con una participación comunitaria de seres humanos que desde 

sus condiciones de vida y espacios socioculturales, son personas que tienen el 

derecho a ser educados, a tener participación y protagonismo social, son grupos de 

personas a las que han de dirimirles el calificativo de minoritarios y a ser concebidos 

como seres sociales o políticos con acción y convicción a determinar la configuración 

de un estadio social y comunitario que coadyuve a la escuela y a la Iglesia a la tarea 

de formar ciudadanos. 

Socialmente, se vive ante un marco de apariencias y estereotipos que no 

aportan nada significativo para una existencia individual y social de la felicidad, pues 

ni en unos o en otros se es enteramente feliz. El que aparentemente tiene todo no es 

feliz pensando y haciendo todo lo posible por aquel que no debería bajo ningún 

concepto gozar de las prebendas que por “derecho” son y corresponden ser para 

determinado círculo social; mientras que el otro experimenta la infelicidad por no poder 

alcanzar aquellas venturas que de igual manera pueden beneficiar la existencia, sin 

estigmas sociales y discriminatorios que ocasionan tanto mal. 

Ya lo expresa Aristóteles, citado por Rodríguez et al. (2008): “El hombre 

verdaderamente sabio, el hombre verdaderamente virtuoso, el hombre 

verdaderamente feliz, sabe sufrir los azares de la fortuna sin perder nada de su 

dignidad. Sabe sacar siempre de las circunstancias el mejor partido posible” (p. 51). Y 

es ahí donde la Iglesia a través de la escuela, constituyendo grupos cooperativos y 

colaborativos, pueden hacer posible el acceso y atención desde lo formativo, pastoral 

y evangelizador a las comunidades campesinas, indígenas y afrocolombianas, que del 

mismo modo como otros gozan de las ventajas socioeducativas, de esta forma son 

asistidas para sacar partido desde la sabiduría y las virtudes, la auténtica felicidad 

ante las diversas circunstancias que se viven. 

No es una tarea fácil, como ya se ha dicho, pero es un trabajo que 

cooperativamente, la Iglesia, la educación, la comunidad organizada y las 

comunidades de atención necesaria, pueden hacer posible el alcance de los bienes 

espirituales, corporales y materiales que se requieren para el desarrollo en lo local con 



153 
 

impacto nacional e internacional a los fines de determinar cambios significativos y 

constructivos para la sociedad que requiere el Chocó, Colombia y el Mundo. Una 

sociedad sin sufrimientos por estereotipos pseudo sociales, que dirimen todo rol 

natural de interaccionismo auténticamente social. El hombre es un animal político 

como expresan tradicional y clásicamente (Aristóteles, 1988), lo que llama al 

convencimiento de formarse humana y axiológicamente para beneplácito del 

desarrollo social en el Chocó. 

 
 
Figura 33 
Representación gráfica de la subcategoría: principios axiológicos en la formación 
humana, de la Categoría Finalidad de la Iglesia católica chocoana en la educación. 

 

Fuente: elaboración del autor 

 
En investigación, cada aporte devenido de los actores sociales cuenta mucho. 

Es por ello que la información que se suministra, así como el actor que 

responsablemente comparte desde sus saberes, experiencias, vivencias y 



154 
 

sentimientos cada punto de vista, marcan de manera significativa, elementos 

conclusivos que oriundos de un camino trillado de interacción entre opiniones, 

saberes, fuentes referenciales y el análisis ejercido por el investigador, determinan 

aspectos de gran importancia y relevancia para la vida humana. Este es el valor 

imperativo de una investigación, aquello que grata y significativamente torne ser para 

el ser humano desde lo que se ha indagado. 

Y en este orden de ideas, es apreciable que lo más constructivo para la 

comunidad chocoana con la ayuda de la Iglesia y la Escuela, es reivindicar 

axiológicamente al Chocó como un todo desde el respeto. Es imperativo fomentar el 

valor del respeto de diversos modos, fundamentalmente por la vida, que no resulta 

únicamente el estar en contra del aborto y asumir el derecho a la vida desde la 

concepción hasta el nacimiento; sino desde una noción trascendental de la voz vida 

consistente en la dignidad de la persona humana.  

Desde el yo, respeto la dignidad existencial del otro; desde la otredad saber 

respetar la existencia del Yo individual con gran significado y participación social. El 

siglo que está en curso, es una era que se puede estimar ha superado toda 

postmodernidad, el Siglo XXI, con todo y sus avatares, es una época de avance e 

innovación. La pandemia del Covid-19 no sólo dejó datos negativos de decesos, sino 

que dio muestra de un hombre que no cesa de su actividad creativa e inventiva a favor 

del desarrollo de la humanidad. Por ende, no cabe necesariamente y bajo ningún 

concepto la premisa del Hobbes moderno en estas eras, es decir, el hombre no ha de 

seguir siendo el lobo del hombre (Copleston, 2003, Fazio y Gamarra, 2002), sino aquel 

con la capacidad de consolidar medios de satisfacción colectiva entre los hombres. 

Y aunque aparentemente estos datos muestran a un hombre determinado a 

vivir, hablar y obrar como los otros hombres en asuntos tan comunes de la vida, donde 

se puede asumir que la tarea de la Iglesia y de la Educación, incluso desde los 

exhortos documentarios que en la Tradición y el Magisterio de la Iglesia coexisten a 

favor del hombre, fundamentado en la opción preferencial por los pobres; así como 

las políticas de Estado en diversas materias que delimita inclusión social y atención 

colectiva a las comunidades especialmente las más vulnerable; se percibe una 

aparente derrota a toda estas instancias que pareciera todo constar en letra, más no 



155 
 

en acción. 

Y es aquí donde el investigador apunta taxativamente a expresar, que ante la 

necesidad permanente, ahora desde lo sistemático se retoman fenómeno, realidades, 

situaciones hiper particulares, considerando de todas ellas, formar humanamente al 

hombre de este sector de Colombia desde la Iglesia imbricada con la escuela, pues 

son dos fuentes que se pueden considerar aún capaz de resolver problemas ordinarios 

de la existencia humana y datos sobre ello han emergido y se han evidenciado en el 

presente estudio. El rol que ha desempeñado la Iglesia en el Chocó, la generación de 

escuelas por parte de los hermanos claretianos y la consolidación de Comunidades 

de Base con alto sentido misionera y evangelizadora, han patentado como principio 

axiológico la convivencia según el principio evangélico por excelencia, el amor al 

prójimo (Biblia, Mt. 22, 37-39; Rom. 12, 10). 

En consecuencia, el respeto desde el amor, o la manifestación del amor al 

prójimo desde el respeto, específicamente por la vida, así como a las comunidades 

indígenas (sus costumbres, tradiciones, lengua, pensamiento, estilo(s) de vida), 

además de transferir a estas comunidades étnicas, campesinas y afrocolombianas la 

autoconsciencia, autodeterminación y autoafecto, es decir, convencerse con sentido 

de pertenencia, su amor propio por lo que son, por lo que saben, por lo que hacen, 

por lo que creen, por lo que significan para sí y para el otro; su compromiso con la 

comarca, así como con la comunidad en general; su identidad cultural, que es vital, es 

y debe ser sostenible, además de sustentable llamando con ello al desarrollo local; el 

arraigo territorial, cuidar lo propio; y finalmente trabajo cooperativo, consciente de cada 

filosofía desde la mismidad a la otredad y viceversa, pero apuntando al crecimiento 

colectivo como sociedad.  

En síntesis, la categoría Finalidad de la Iglesia Católica chocoana en la 

Educación recoge interesantes aportes, no sólo para este proceso sistemático, sino 

desde esta indagación devienen interesantes elementos a considerar imbricadamente 

Iglesia y Escuela, para cooperativamente emprender, dinamizar, eclectizar la tarea de 

ambas instituciones a favor del desarrollo y crecimiento local, desde la 

autoconstrucción del tipo de hombre que se requiere. No basta la red, el mundo 

inteligente que la virtualidad globalmente ofrece, el gozar de ventajas telemáticas 



156 
 

competitivas; si aún el tipo de hombre es el mismo. Ha de sufrir en positivo, cambios 

significativos para el individuo y para la sociedad. Lo más arcaico, si cabe esta 

denominación, es el amor, pero desde aquella enseñanza que Jesús, el Hijo de Dios 

dejó como tarea y que se especifica en la Figura 34 como base axiológica necesaria 

en la humanidad. 

 
Figura 34 
El amor como base axiológica desde la Escritura Sagrada  

 

Fuente: elaboración del autor 

 
Empero, el amor es un principio fundamental, en el ser humano en cuanto tal, 

más aún en el cristiano, dado que la raíz religiosa tiene como base el amor como 

mandamiento, lineamiento que resume el decálogo mosaico.  Muchas religiones 

admiten el amor como el mandamiento cardinal, en vista que Dios es Amor, además 

de amarle por encima de todas las cosas, ha de hacerse igualmente hacia el prójimo 

como a sí mismo. Es un valor ético y la educación religiosa ha de enfatizar en sus 

estudiantes el amor como principio desde la práctica de la compasión, la empatía, el 

respeto y la justicia. Desde estos aspectos, pueden emerger comunidades solidarias 



157 
 

con equidad y honestidad, desarrollando habilidades interpersonales e intersubjetivos 

permitiendo así interactuar de manera positiva y constructiva. 

En síntesis, la categoría Principios axiológicos de la formación humana en la 

Iglesia Chocoana, deja por sentado de cada información suministrada por los actores 

sociales que el fin último de la educación religiosa en el Chocó se basa 

fundamentalmente en la promoción del ser humano, en humanizar al hombre, en la 

formación, crecimiento y desarrollo armónico e integral del ser humano, que desde la 

llegada de los Claretianos al Chocó en 1970, con la acción misionera, la creación de 

escuelas y por ende el apogeo de la enseñanza formal, se promociona a la persona 

hacia la fe cristiana, siendo ampliamente inclusiva acompañando a las comunidades 

(indígenas, campesinas y afrocolombianas) a la lucha social, la promoción humana a 

una vida de fe desde la convivencia orientada por el valor del respeto a la etnicidad, 

así como a las comunidades campesinas y afrocolombiana que hacen vida en la 

localidad, fomentando el principio evangélico del amor al prójimo. 

 

Comprensión del ejercicio sistemático de la información 

 
Initium Sapientiae Timor Domini 

(Prov. 1, 7) 
 

En efecto, el principio de la sabiduría es el temor a Dios. Uno de los axiomas 

más célebres de Proverbios, uno de los libros sapienciales de la Escritura Sagrada 

con gran contenido ético, moral, social y por ende espiritual. Proverbios, es una guía 

que ofrece principios prácticos para la vida humana. El axioma que sirve de epígrafe 

en este apartado, guarda imperativa relación con el objeto de estudio y con la esencia 

de los hallazgos. Uno de los últimos aspectos reflexionados delimita el respeto como 

valor fundamental, luego del amor al prójimo, y el temor a Dios indica respeto al Señor 

y si hay que amar a Dios por encima de todas las cosas y al Prójimo como a sí mismo 

(Biblia, Mt. 22, 37-39), entonces hay que respetar a Dios y al prójimo con el propósito 

de vivir en armonía con los otros, donde se promueva la justicia, la generosidad y la 

honestidad. 

En varios momentos del presente estudio se dio a conocer, desde la génesis 

de la educación, y así reflexionado en una de sus subcategorías el fin de la Paideia 



158 
 

como aludían a la educación los griegos, consistiendo ser ésta la formación en la virtud 

(Jaeger, 2006; Luzuriaga, 1967 y Dilthey, 1957) como preparación para la vida. Y es 

una tarea que jamás finaliza, en las intenciones prácticas del docente a la hora de 

enseñar se abren espacios donde alternamente se orienta a propósito de formar en 

alguna virtud en específico, o en la virtud a modo general, como medio para llevar a 

cabo una vida buena. 

Es importante en esta comprensión sistemática del fenómeno objeto estudio, 

en hacer de conocimiento el asunto ontológico de la investigación que más allá de la 

realidad como elementalmente se comprende la ontología en un estudio, en la 

presente indagación es determinar: “… las cuatro clases de causas principales” 

(Aristóteles, 2006, p. 148). La causa inicial, formal, eficiente y final de lo estudiado 

que, si bien es cierto, en el proceso de análisis de la información se ha precisado ese 

devenir del hecho educativo en las comunidades chocoanas, específicamente en la 

Diócesis de Quibdó, trascendiendo desde lo particular hacia lo universal en cuanto a 

la causalidad de la enseñanza que a lo largo de américa latina desde los momentos 

de conquista, la Iglesia fungió tal tarea en lo particular. 

Asimismo, el siglo XVI post conquista y luego de los primeros momentos 

evangelizadores, de parte de Santa Sede fue una orden Pontifical la creación de 

conventos, o en las Iglesias hacer escuelas para la enseñanza de primeras letras, la 

catequesis y/o evangelización; y consecuentemente la generación de Seminarios para 

la formación clerical convirtiéndose muchos de estos espacios académicos y 

formativos durante el XVI, XVII y siguientes, en universidades, estos últimos 

escenarios como accidentes en la educación y de ahí la causa eficiente de la Iglesia 

católica en la formación humana. Todas es tas instituciones con fines educativos que 

garantizaban desarrollo, investigación y avances, son devenidos de la diligencia 

eclesial para el beneplácito de los pueblos y que en el presente han delimitado 

bienestar a la humanidad desde la ciencia. 

Precisando un poco sobre el asunto ontológico, “… se llaman causas todos los 

intermedios entre el motor y el objeto” (Aristóteles, 2006, p. 147). Ya lo expresa el 

mismo estagirita: “…la estatua tiene por causa el arte del estatuario y el bronce” 

(Aristóteles, 2006, p. 148), en consecuencia, la causa inicial de la educación en el 



159 
 

Chocó, como ha resultado en muchos otros espacios de Latinoamérica, ha sido la 

Iglesia y la causa material es el hombre que en correspondencia con la necesidad 

dieron origen a estas instituciones desde conventos hasta universidades, como se han 

calificado anteriormente, siendo éstas la causa formal. La forma es la esencia de las 

cosas, aquella que define y diferencia específicamente a uno de otro y de ahí la causa 

eficiente, que demarca el grado de accidente que la educación ha sostenido: iglesias, 

conventos, escuelas, seminarios, universidades, el cambio paulatino en el tiempo y la 

causa final es: “… el bien por excelencia” (Aristóteles, 2006, p. 148) que ha causado 

a la humanidad en lo local. 

Es de acotar, que dentro de lo que concierne al discurso y pensar ontológico, 

está la razón suficiente del acto y la potencia donde se muestra en consecuencia la 

eficiencia de la cosa, es decir el movimiento y sus accidentes. Ya el medioevo era un 

referente del tema educativo administrado, por así decirlo, por parte de la Iglesia, la 

atención educativa en las catedrales y monasterios, hasta el hecho de las 

Universidades; lo que vale decir, que acontece en el acto chocoano  una nada 

formativa formal; a su vez en potencia, el hecho educativo en el Chocó lo que genera 

una dinámica natural en el movimiento, cambios significativos de la evolución de la 

educación en el contexto de estudio, teniéndose en el acto una escuela y en potencia 

universidades, que ya en acto son con potencialidades a alcanzar, respectivamente 

(Aristóteles, 2006; Ramis, 2006). 

Entre otros aspectos, ya no ontológicos, pero si epistemológicos, coexisten 

diversas apreciaciones teoréticas de arraigo histórico, investigativo con respecto a la 

participación de la Iglesia en la historia de la educación en Latinoamérica, radiografía 

epistémica y ontológica a su vez, de la educación como un comparado en diversos 

países del continente; así, algunos hallazgos sobre la evolución de la educación en 

Colombia y en consecuencia, datos significativos emergidos de los actores sociales a 

razón de lo que aconteció y acontece en el Chocó, fundamentalmente desde la 

atención a las comunidades campesinas, indígenas y afrocolombiana. Lo que lleva a 

estimar en el presente estudio, un aporte amplio y significativo para la historia de la 

educación en esta region y su teleología delimitada en el objeto de estudio, la Iglesia 

Católica en la educación y la formación humana en las comunidades chocoanas. 



160 
 

No se escatima, epistemológicamente, el valor agregado que tiene el presente 

estudio en las ciencias sociales, un recurso teórico, ontológico e histórico, que en 

atención a una realidad fenoménica comprende desde los argumentos el problema, 

dándose tratamiento científico por vía metódica. Ya lo expresa Rodríguez et al. (2008): 

“La ciencia es un conjunto de acciones que tiene como fin lograr un conocimiento” (p. 

81) que no procede del azar, ni de venturas, sino del ejercicio firme del pensar en 

interacción con el contexto y sus actores, de manera abierta, pues sus saberes, 

experiencias, vivencias, sentimientos juegan un rol fundamental. 

Entre los hallazgos, se tiene que la Iglesia ha jugado un interesante rol en la 

sociedad chocoana, fundamentalmente en el ámbito de la educación, sin obviar la 

tarea evangelizadora connatural, esencial de la vida eclesial. La Iglesia ha ejercido, 

entre otras cosas, la tarea de impulsar la organización social (MDM) “Formando 

comunidades (a través de la) promoción de la fe, la solidaridad, la libertad, la igualdad”. 

Es decir, una Iglesia activa desde la razón de ser misionera, cumpliendo su rol de 

Madre, Señora y Maestra, siendo una guía desde su: “proyecto pastoral basado en la 

defensa de la vida” (DLF). 

Estos aspectos introductorios acerca del rol que ha desempeñado la Iglesia en 

el Chocó, demarca una Iglesia en camino hacia la consolidación de la fe, una 

institución que apuesta a la formación social y moral de los lugareños a fin de valorar 

lo que son y hacen, basándose esencialmente en el derecho fundamental de la vida. 

Lo que deja ver, a una Iglesia que desde su condición de Vicariato Apostólico al ahora 

como Diócesis, el clero desde el gobierno eclesial ha correspondido a la formación del 

hombre desde el humanismo. Ya lo reza la premisa de Ulpiano: “Nadie da lo que no 

tiene” (Rodríguez-Díez, 2004, p. 256) y la Iglesia desde los misterios de Cristo como 

redentor, tienen en sí la facultad material y espiritual para comprender, compadecerse, 

atender, sentir y vivir cada realidad del hombre en razón al amor, pues: “No hay amor 

más grande que la de aquel, quien da la vida por sus amigos” (Biblia, Jn. 15, 13). 

En este orden de ideas, en la Iglesia local del Chocó ha imperado un alto sentido 

social y de ahí la concepción de Iglesia como institución que: “impulsa a la 

organización social” (MDM) con el propósito de: “reivindicar sus derechos individuales 

y colectivos” (MRM) ejerciendo un: “acompañamiento a las comunidades negras, 



161 
 

indígenas, campesinas” a través de obras sociales, donde las escuelas es una de las 

instituciones devenidas de esas necesidades, entre otras que la experiencia pastoral 

que se ha ejercido sin descanso, demanda algunas opciones de trabajo pastoral en lo 

social realizado y que se explicitan en la Figura 35, respectivamente. 

 
Figura 35 
Opciones pastorales orientadoras del trabajo realizado por la Pastoral Social 

 
Fuente: elaboración del autor 

 

Y así como se describe desde la experiencia pastoral cada labor que desde lo 

parroquial se ejecuta permanentemente, la investigación desde los actores sociales 

reflejan, que en efecto, “Hay un sector que defiende los derechos étnicos, al territorio 

y a la Paz” (DLF), “acompañan a los diferentes procesos organizativos en las zonas 

rurales, urbanas, a diversas organizaciones sociales y étnico-territoriales, a 

organizaciones de mujeres, promoción de la paz con justicia social” (MMCl), entre 

otros. Anexo a estos hallazgos, se subraya la tarea que ha venido ejerciendo el 

Estado, reconociendo la responsabilidad que tiene la Iglesia más allá de sus funciones 

pastorales, ya que por razón social ésta desde la educación cumple funciones bien 

específicas y altruistas, con él debe de formar a los individuos hacia el respeto a la 



162 
 

vida, los demás derechos humanos existentes, ser jueces y constructores de la paz, 

además de convivir en las prácticas democráticas, de solidaridad, justicia, tolerancia, 

otros (Constitución Política de Colombia, 1991, Art. 67). 

Además de lo expresado constitucionalmente, la Ley 70 de 1993, también 

conocida como la Ley de Comunidades Negras, es otro de los recursos jurídicos 

revelados por los actores sociales, denotando así, que la Iglesia Católica a través de 

la presencia de los Hermanos Claretianos en la región con los procesos organizativos 

de comunidades negras e indígenas, incentivan a la generación de dicho órgano 

jurídico especial reconociendo los derechos culturales, territoriales de los 

afrocolombianos, palenqueros, raizales y negros. De tal modo que hay un marcado 

estímulo y trabajo pastoral de orden social por parte de la Iglesia desde sus primeros 

momentos de acción pastoral y evangelizadora, lo que autoexige a la misma institución 

con fines religiosos, afinar aún más, instrumentos que permitan en estos tiempos 

presentes de mayores retos, llevar a cabo la formación humana en las comunidades 

del Chocó por parte de la Iglesia Católica en el ejercicio de la enseñanza. 

Otro de los aspectos relevantes del estudio, es la conciencia que existe en los 

que sirvieron de actores sociales con respecto a los documentos orientadores de la 

tarea eclesial, dejando en evidencia que uno de los órganos teóricos, exhortativos y 

sobre el cual se considera ser una letra con profunda carga sociológica, antropológica, 

ética, pedagógica y consecuentemente teológica, es la Doctrina Social de la Iglesia, 

además de otros órganos divulgativos muy propios de la Iglesia, pero con alto sentido 

social, son algunas Cartas Encíclicas con una data bien interesante, denotando así, 

que el rol y compromiso social de la Iglesia no es una novedad, tampoco es una carga 

ideológica como en algunos escenarios se pretende hacer ver, sobre todo en el 

contexto político; instrumentos sistemáticos y exhortativos que destacan el valor o lo 

que significa el hombre para la Iglesia, definiendo a éste como un fin y no como un 

medio. 

Entre otros órganos orientadores de orden universal del proceso eclesial de 

índole social, está el Concilio Ecuménico Vaticano II; y en lo particular, el Plan de 

Pastoral Diocesano y los datos conclusivos de las Asambleas Diocesanas, también 

instrumentos difusores de la realidad del Chocó y hacia dónde se ha de encaminar la 



163 
 

actividad pastoral, que en vinculación con la educación, han de trabajar en pro de las 

comunidades conformando y consolidando las comunidades campesinas, los equipos 

misioneros que a la vez cumplen una labor imperativa en el marco de las comunidades 

negras, campesinas e indígenas de la región, entre otras instituciones que alineadas 

y en atención a los mandatos de la Iglesia y lo estructurado en la Ley 70 de 1993, 

deben continuar brindando atención a los habitantes del Chocó, de la Diócesis de 

Quibdó.  

La tarea eclesial en el territorio chocoano no ha sido fácil. Han existido 

obstáculos de diversos tipos. En sus comienzos, para la comunidad en sí el principal 

obstáculo eran los principios, formas de concebir el mundo, de cómo ha de ser el 

hombre como individuo y como miembro de la sociedad; la fe o sus creencias, etc. En 

la actualidad, pueden aún cohabitar en algunos sujetos estas preceptivas; pero hay 

otros factores de fuerza que chocan intempestivamente con la labor que ejerce la 

Iglesia en las comunidades. Para Restrepo y Gutiérrez (2017) detallan algunos 

obstáculos implícitos en el imaginario de los chocoanos de comienzos de siglo XX, en 

su estudio “De civilizar y moralizar a la opción por la vida: transformaciones en la labor 

misionera” donde demarca que:  

Desde la perspectiva del misionero, era una obviedad que existían un conjunto 
de verdades universales, unos comportamientos y sujetos morales adecuados. 
Sus doctrinas religiosas se articulaban desde el lugar de adoctrinar, enseñar y 
corregir a los campesinos y gente sencilla en aras del rescate de la “ruina y 
perdición de las almas”. Introducir el orden moral y civilizacional, donde la 
geografía y las costumbres de los hombres se empecinaban en el salvajismo e 
ignorancia (p. 23).  
 
En sus comienzos, no fue del todo fácil penetrar esas comunidades, pero a lo 

largo de la historia de la Iglesia Local del Chocó, se ha ido conquistando estos 

espacios de socialización e interacción con las comunidades que hacen vida en la 

Diócesis. Pero la tarea evangelizadora, catequética, pastoral, no cesa; y más que 

nunca la Iglesia ve con necesidad continuar haciendo escuela, enseñanza y 

formación, fundamentalmente humana, ciudadana desde la fe, moral de amplio 

impacto, es decir, en lo personal, en lo colectivo o social, siempre a la luz de las 

escrituras sagradas. Para MMCL, la filosofía en la praxis pastoral se concentra en: 



164 
 

…el conjunto de enseñanzas de la Iglesia Católica acerca de las realidades y 
de los problemas sociales, económicos, culturales y políticos que afectan 
históricamente al hombre y a la comunidad humana a nivel social. Su 
fundamento se encuentra en la ley natural, en la revelación contenidas en la 
sagrada Escritura, en la reflexión y en la praxis teológica y pastoral. 

 
Desde luego, la Iglesia ha asumido desde la actividad predicamental, no una 

forma de dar a conocer el contenido que existe en las Sagradas Escrituras y de qué 

manera comprender lo que desde la perspectiva divina se debe ejecutar en la vida 

práctica. La iglesia ha sumido una tarea pedagógica y andragógica, muchos de los 

casos inconsciente de parte de algunos sacerdotes, religiosas, religiosos, laicos 

comprometidos. Ello quiere decir, que la Iglesia es: “una escuela de humanismo, y la 

escuela es un templo de educación” (MDM) en vista de su propósito más que orientar 

al hombre a  renunciar al pecado, alcanzar la gracia y conquistar la santidad desde la 

praxis del amor, la Iglesia se preocupa y ocupa por: “humanizar al ser humano” está 

comprometida con: “el desarrollo armónico e integral del ser humano en todas sus 

dimensiones con la capacidad de transformar la sociedad haciendo presente el reino 

de Dios” (LDDo). 

En este aspecto del estudio, sobresale la categoría especialísima de la Iglesia, 

que entre otras palabras se aludió al comienzo de esta reflexión comprensiva del 

fenómeno. Es decir, que la Iglesia es madre, señora y maestra. En este último aspecto, 

emerge el carácter magisterial de la iglesia, lo que resulta importante destacar en esta 

reflexión, que la tarea formadora de la Iglesia no sólo corresponde a los Párrocos y 

sus vicarios cooperadores en la(s) comunidad(es). Es una misión que deben cumplir 

los Obispos, Presbíteros, Diáconos, religiosos(as); todo bautizado que como cristianos 

en sí, además de formar parte de una comunidad eclesial, también tienen la 

responsabilidad de formarse y educar al prójimo, pues es una señal de amor, en las 

obras de misericordia espirituales, entre otras está de primer lugar “Enseñar a los que 

no saben”, pues por dignidad humana corresponde a todos los hombres: “el derecho 

inalienable de una educación, que responda al propio fin” (Concilio Ecuménico 

Vaticano II, 1965, Gravissimum Educationis, núm., 1).  

La Gravissimum Educationis, Declaración del Concilio Ecuménico Vaticano II, 

destaca que educar es un derecho universal para todos los hombres sin discriminación 



165 
 

alguna por razones de credo, raza, edad, condición social: “… que sea conforme a la 

cultura y a las tradiciones patrias, y, al mismo tiempo, esté abierta a las relaciones 

fraternas con otros pueblos a fin de fomentar en la tierra la verdadera unidad y la paz” 

(núm. 1), una proposición que realza los aportes devenidos de los actores sociales en 

este apartado de la pesquisa, es decir, la educación “busca la liberación de los pueblos 

y personas” (MRM). La Iglesia con la competencia educativa, desde la época de la 

conquista expone una doctrina: “acerca de lo que es y de lo que debe ser la persona” 

(LDDo), reconocer y valorar “la dignidad humana”, además de aprehender y practicar 

las virtudes del “respeto por la humanidad, la solidaridad, la paz y la reconciliación”.  

Esta investigación realza la labor de la Iglesia y en cada actor social se pudo 

apreciar que la historia de la Iglesia cuenta en su evolución, lo importante que ha sido 

la enseñanza o institucionalmente la educación. Y esta tarea quidditaria (esencial) 

marcó en la historia de la educación latinoamericana ese devenir de la labor 

sistemática de la enseñanza, por lo que es valioso reconocer que la Iglesia: “impulsa 

la escuela para afianzar la colonización del pensamiento” (DLF). Y aunque esta 

proposición encierra en su mensaje una crítica a la transculturación, porque existe 

resistencia a aceptar esa realidad onto-histórica de los pueblos autóctonos; no menos 

importante es, reconocer la labor que, desde sus inicios hasta ahora, emprende la 

Iglesia en pro de la formación del hombre. La virtud del amor, la libertad, la honestidad, 

la paz; ética, la verdad, son naturales, son un haber dado en el hombre, no pertenece 

a una cultura; pero sí necesita de ser formado.  

En este orden de ideas, la iglesia y su historia latinoamericana, más 

específicamente en Colombia, más allá de la evangelización y catequesis, ha ejercido 

entre sus acciones pastorales la enseñanza, como ya se narró en líneas previas. Y 

una de las facultades de esta enseñanza, más allá del estudio del lenguaje, las 

ciencias exactas, las ciencias naturales, sociales y humanísticas, también se ha 

enseñado doctrina: de la fe, social, moral y ellas a la luz de la Palabra de Dios, como 

bien dice DLF: “Toda la evangelización es una pedagogía” o para MRM: “evangelizar 

es educar, es enseñar”, como mejor resulte el enunciado se busca interrelacionar a 

las personas, trabaja en pro de encuentros interinstitucionales para alcanzar el 

bienestar individual y colectivo, de ahí la importancia de “una formación ética superior 



166 
 

para poder convivir en sociedad” (MDM). 

Desde la filosofía práctica se tiene concebido que el ser humano es un ente 

moral, que funda sus acciones, palabras y pensamientos en las acciones y dichos del 

otro, más aún si éste es un adulto o superior a sí: padre, madre, abuelos, líderes 

sociales, líderes religiosos, entre otros. Se corrientemente en la juventud que asocia 

comportamientos, expresiones, cortes de cabello asociados a un deportista, un artista, 

otros; de igual manera resulta en el acto moral de los individuos. La Iglesia desde una 

educación moral no sólo brinda desde el decálogo, el mandamiento del amor y sus 

lineamientos para vivir bien la vida, orientaciones discursivas; sino desde la 

enseñanza ejemplarizada, el testimonio de vida juega un papel importantísimo. 

La práctica pedagógica, así como desde la pastoral educativa y la tarea que 

emprende a diario la Iglesia desde sus enseñanzas evangélicas y catequéticas, es 

importante repensar el problema técnico de la educación, donde las estrategias y los 

recursos para la enseñanza, es una de las consideraciones pedagógicas que 

problematizan la educación. Es considerable que la Iglesia, al igual que la pedagogía, 

en estos tiempos de innovación y de avances científicos en las ciencias sociales, 

requieren aprehender que recursos son los idóneos, así como las estrategias para 

llegar en persona, en mensaje y en aprendizaje a las comunidades. 

La escuela, es un espacio donde se enseña al sujeto. ¿Qué se enseña? 

Saberes lingüísticos (español, idioma(s), ciencias exactas, ciencias naturales y 

sociales, tecnología, deporte, recreación, en fin, se capacita intelectualmente al 

individuo; la Iglesia desde sus espacios enseña doctrina con fundamentos bíblicos 

para enaltecer en la vida del creyente la virtud de la fe. ¿Cómo se está enseñando? 

¿Qué camino se emprende para conducir en la formación al individuo? Así como se 

requieren de estrategias y recursos idóneos para alcanzar las competencias; en la 

formación humana es imperativo el empleo de nuevas técnicas para que la enseñanza 

y el aprendizaje sea fehaciente en las vidas de los aprendices. 

En otro orden de ideas, es necesario que ambas instituciones, escuela e Iglesia 

más allá de consolidar el entendimiento desde la comprensión de sus saberes, y por 

consiguiente la fe en el creyente, respectivamente, debe generar momentos de 

formación donde lo axiológico, la formación ciudadana desde el trabajo cooperativo 



167 
 

inclusive desde la perspectiva constructivista realizar trabajos significativos que le 

permitan al creyente y/o estudiante aprehender las virtudes humanas que le califican 

como un buen ciudadano y cristiano. Desde una perspectiva ética y pura, García 

(2006) declara que:  

La conciencia moral, empero, presupone y parte de la conciencia cognoscitiva, 
a la vez que añade su calidad imperativa: la conciencia moral conoce y 
dictamina (…) se manifiesta en el hombre como la voz de la razón libre y 
autónoma, incluso independiente de la propia voluntad. La conciencia moral es 
atributo de todos los hombres; y por ello están moralmente obligados a 
escuchar y seguir “la voz de la conciencia” (p. 44). 
 
Sin duda, el ser humano desde su haber es autónomo en su práctica vital, como 

se dijo hace líneas citando a Rousseau desde su Emilio, cuando indica que todos 

devenimos “buenos” de las manos de Dios; pero el entorno paulatinamente accidenta 

esa bondad característica del hombre, lo que lleva a pensar el devenir del conjunto de 

normas que el hombre mismo erige, una conciencia heterónoma por la que éste en el 

orden social debe admitir y practicar para un óptimo desenvolvimiento social. Sin 

embargo, el rol que debe ejercer la Escuela y la Iglesia es el reconocimiento de la 

conciencia autónoma por lo que se debe enseñar sobre la existencia de esa Voz de 

Dios, como definía Agustín de Hipona a la conciencia, aquella que realmente 

dictamina el nivel o grado de bondad y malicia del acto humano. 

La escuela para esta enseñanza cuenta por tradición con los espacios 

destinados, según los grados o niveles para el ejercicio de la enseñanza; la Iglesia de 

ordinario tiene el púlpito donde el clérigo ejerce la prédica, salones parroquiales para 

la catequesis. Estos escenarios califican los espacios donde se llevan a cabo 

naturalmente la formación. En este caso, los actores sociales no exponen entornos 

donde se lleven a cabo los procesos de formación, pero sí señalan actividades, 

movimientos apostólicos en los que por actividad, se comprende se deben ejercer la 

formación de las comunidades en el Chocó, señalando: “Grupos juveniles, formación 

infantil, pastoral familiar, grupos culturales” (MDM), entre otros: “la formación bíblica a 

comunidades de base” (EIC). 

Sin embargo, LDDo alude que los entornos educativos y eclesiales para la 

formación humana, han de consistir ser: “las instituciones básicas primaria, las 

técnicas y universitarias”; para otro de los actores, los centros de formación 



168 
 

catequética, misionera en las Comunidades Eclesiales de Base (CEB) aun cuando 

resulta relevante momentos, más que entornos propiamente como la pastoral familiar, 

la pastoral de la educación, la catequesis, grupos juveniles, formación infantil, entre 

otros. El exhorto que se le hace a la Iglesia desde este momento sistemático, asumir 

un mayor liderazgo y presencia a lo interno, no sólo en las escuelas, en todos los 

espacios, pues el norte es consolidar un nuevo tipo de sociedad para América Latina. 

Es valioso que, desde el Chocó, específicamente desde cada comunidad 

indígena como los Emberá, Wounaan y Kuna, así como los campesinos y las 

comunidades afrocolombianas, se repiense desde la acción eclesial y en el contexto 

educativo, se persiga la formación con consciencia social de etnoculturalidad. La 

investigación entre otros aspectos, sensibiliza y advierte que para alcanzar el cambio 

social que se aspira, el único medio de lograrlo es a través de la educación (Jaeger, 

2006, Gómez-Martínez, 1968).  

De allí la importancia de formar no sólo desde la ética y moral, sino desde la 

bioética en temas tan puntuales como los derechos humanos, la dignidad humana, la 

libertad del hombre, el respeto a la identidad cultural, entre otros temas de relevancia 

global, más aún en contextos como el Departamento del Chocó en Colombia. 

Interesante saber desde LDDo, actor social del presente estudio, que la Iglesia 

Católica: “… su enseñanza es cada vez más pluralista y abierta a las dinámicas y 

contextos de las comunidades”. 

En síntesis, la Iglesia Católica a la luz de los informantes claves, es una 

institución que está: “comprometida con la educación, porque tiene un papel esencial 

para el crecimiento y desarrollo armónico e integral del ser humano” (LDDo), el cual 

consiste en: “Formar ciudadanos que sean además buenos cristianos” (MDM), “con 

profundo sentido de la fe y el servicio a la sociedad”. La mejor fórmula para conquistar 

este ideal de ser humano y de sociedad, es la iglesia más educación o viceversa, pues 

la escuela brinda las herramientas técnicas para la enseñanza y la Iglesia contribuye 

con los fundamentos, éticos, morales, bioéticos y evangélicos para hacer del hombre 

el tipo de ciudadano que se requiere en estos tiempos postmodernos, rompiendo todo 

estigma social generando un giro copernicano a la integración social, inclusión, 

reconocimiento de las identidades culturales, a su pensamiento y tradiciones 



169 
 

 

CAPÍTULO V 

 

SÍNTESIS INTERPRETATIVA 

 

Preámbulo al sustento teórico 

 
… hijos de Dios,  

tienen derecho a la educación cristiana (…)  
acostúmbrense a dar testimonio  

de la esperanza y a promover  
la elevación cristiana del mundo,  

mediante la cual los valores naturales  
contenidos en la consideración integral  

del hombre redimido por Cristo  
contribuyan al bien de toda la sociedad. 

(Concilio Ecuménico Vaticano II, 1965, Gravissimum Educationis, núm. 2) 
 
 
Todo hombre, creyente o no, está considerado y desde luego llamado por la 

Iglesia Católica a que se eduque, además de ser un derecho civil y universalmente 

constituido “… que permite sacar a los hombres y las mujeres de la pobreza, superar 

las desigualdades y garantizar un desarrollo sostenible (…) garantizar otros derechos 

humanos fundamentales” (Organización de la Naciones Unidas para la Ciencia, la 

Educación y la Cultura, UNESCO, 2023, Párr. 1) es el único medio que hace posible 

que el ser humano modele constantemente su condición, delimite su pensar, 

desarrolle la creatividad con la que desarrollará la localidad en la que vive, forje su 

vida práctica desde la fe y la axiología expresa en la ley mosaica, el mandamiento 

nuevo, los evangelios y las Obras de Misericordia. 

Y, aunque el hombre es un ser naturalmente religioso, intrínsecamente tiene 

consigo un marco de creencias y prácticas religiosas, en otros términos se re-liga, 

busca unirse nuevamente con su origen esencial, inmanente, Dios; también trae un 

haber natural que reposa en un estado quiditario del individuo denominado conciencia 

y de allí la estructura moral que da sentido a la vida personal y su relación desde lo 

individual con el mundo connatural y colectivo. La escuela en común unión con la 



170 
 

Iglesia Católica, suman fuerzas para llevar a cabo la modelación del individuo sobre 

las bases del fin educativo y aquellas que enuncia la Palabra Sacra, donde no se 

escatima el tema moral y de éste conceptos como: justicia, paz, libertad, amor, verdad, 

entre otros. 

Aun así, el hombre se podría cuestionar sobre la importancia de la participación 

de la Iglesia en la educación. Y aunque aparentan ser dos instituciones distintas, su 

causa formal es la formación del hombre desde la perspectiva espiritual comúnmente 

en la vida de virtud; pero donde se denota una mínima diferencia específica, pues la 

Iglesia acuña lo espiritual desde el campo de la fe a través de la Catequesis que: “…es 

una educación en la fe de los niños, de los jóvenes y adultos, que comprende 

especialmente una enseñanza de la doctrina cristiana” (Iglesia Católica, núm. 5) y la 

escuela desde la enseñanza-aprendizaje de unidades curriculares conduce al niño, al 

joven y al adulto a través del conocimiento de las sombras de la ignorancia a la luz del 

saber, tal como se deja ver en la Figura 36. 

 
Figura 36 
Fundamentos de la educación y la Iglesia en la formación del hombre 

 
Nota: datos tomados de Molina-Fuentes, 2012 y León, 2012. 
Fuente: elaboración del autor. 

 



171 
 

Lo que indica, que el hombre es la razón suficiente del hecho educativo y de la 

Iglesia como ente espiritual, cuya filosofía teórica y práctica, apunta a la enseñanza 

del individuo, desarrollándolo desde el conocimiento. ¿Cómo entender esta razón 

suficiente, sea en lo educativo, como en el orden religioso? Porque nada puede ser 

sin su razón suficiente, todo tiene una razón suficiente que soporta o justifica la 

existencia de lo que existe. La educación hace sistemáticamente al hombre, más no 

lo crea; la religión forja al individuo espiritualmente, pero no crea al hombre. En 

consecuencia, es el hombre la razón suficiente de la educación, ergo, de la religión. 

Según Ramis (2006), sobre el principio lógico y ontológico de la Razón Suficiente 

expresa: 

“No hay efecto sin causa”, “puesta la causa sobreviene el efecto”, suprimida la 
causa se suprime el efecto”, son axiomas que suelen descuidarse en nuestro 
discurso ordinario. Si bien admitimos, teóricamente, que nada existe ni ocurre 
sin razón, no obstante, tendemos a calificar de absurdos algunos hechos cuyas 
razones o causas desconocemos (p.34) 
 
En tal sentido, la razón suficiente es el hombre. El hombre es la causa de la 

educación; así como el hombre es la causa de la religión y no Dios; así como Dios es 

la causa primera, ergo es la causa del hombre. El hombre tiene en sí la necesidad 

absoluta de corresponder a la naturaleza, y una de ellas es el conocimiento, por ello 

éste cuestiona todo cuanto es y existe a su derredor y más allá de lo aparente, que no 

es lo trascendente, sino el inmanente. En síntesis, el busca desarrollar su 

entendimiento dándole respuesta a las interrogantes que se formula, tiene la 

necesidad de imbricarse con su par y por ende va aprehendiendo que un orden lógico 

de reglas que ordena el todo, y en ese orden, da acomodo a la vida del sujeto en la 

interacción con el otro y deviene del carácter social el desarrollo moral del individuo 

(civil y religioso), entre otros factores. 

 La Iglesia desde la humanidad que la constituye, ve la necesidad de darle 

sentido sociocultural y existencial al individuo y es desde allí que deviene el hecho de 

la educación, que, entre otras cosas, ésta interactúa cultivándolo para la vida con la 

conciencia de reglas que direccionan la existencia desde el orden natural, teológico y 

positivo, para la optimización del orden social desde la dialéctica entre el ser, el vivir y 

el convivir.  



172 
 

En resumen, preparación del hombre para la vida, desde un orden 

transdisciplinario que le lleva a comprender, explicar y describir el repensar del hombre 

desde su ser individual hacia la acción social en la comunidad y viceversa. Por ende, 

el hombre como ens qui essendi (ser que está siendo) se reserva que por el orden 

histórico la educación en Latinoamérica y específicamente en el Chocó, Colombia, la 

Iglesia ha jugado un rol desde el hombre, tanto aquel que llegó a evangelizar como en 

aquel evangelizado, más allá de la catequización, la enseñanza, formación y desde 

allí la defensa de los locales por su dignidad humana y el derecho a la vida, en otros 

términos, justicia social. 

En este sentido, la Iglesia Católica y la educación, han proporcionado espacios 

de trabajo, de socialización e interacción en el campo social a través de lo que 

teóricamente han calificado como trabajo cooperativo o colaborativo (Osal Rodríguez, 

2015), con propósitos socio-afectivos o lo transdisciplinario desde la perspectiva de la 

complejidad (Ugas, 2006), en pro del bienestar de su par, desde las orientaciones 

misericordiosas que en las Escrituras Sagradas consagran al hombre con el fin de que 

éste las ejerza en sus coetáneos, a su vez que configurar la consciencia moral en los 

hombres para un óptimo convivir en sociedad como un todo y en las instituciones como 

una parte. 

En el Chocó, localidad que sirve de contexto objeto-estudio del presente trabajo 

de investigación, la Iglesia ha desempeñado un papel espiritual fundamental, no sólo 

por su condición eclesial, sino trascendiendo su carácter evangelizador y catequético 

a la atención de las comunidades y sus habitantes con el propósito de realzar sus 

identidades y luego de esta autoconsciencia conducirlos a establecer una conexión 

con lo trascendental, aquello que le puede enriquecer su vida como persona, individual 

y social.  

La Iglesia sobrevive socialmente con una constante que se sustenta en su 

conciencia histórica. Imbricada con el conocimiento o las ciencias, apuesta a la 

educación. De ahí que, en el Chocó, la Iglesia ha sido pionera en el depósito de la fe, 

no sólo por tratarse en un territorio digno del desempeño misionero de la Iglesia 

Católica, sino de establecer los criterios didácticos que más allá de la catequesis en 

la que se concentra el plano referencial de sus enseñanzas, coadyuva a las 



173 
 

comunidades a generar espacios de reflexión y aprendizaje y de ahí la escuela; ayudar 

desde lo local a comprender lo divino. Una tarea ideal sería generar órganos de 

difusión como catecismos autóctonos, cercanos desde su lenguaje, tradiciones o 

manifestaciones culturales a entender los misterios divinos. Un ejercicio pastoral y 

práctico ha sido el acompañar a aquellos que se denominan cristianos pero que no 

confiesan la Fe Católica, un esfuerzo ecuménico que coopera en la formación del ser 

humano como persona, pero además como Hijos de un mismo Padre, superando toda 

complejidad, siendo interdisciplinarios desde la fe. 

La Iglesia en lo local, ha sido una institución que ha brindado durante su 

desarrollo histórico, a ser un embajador de la Iglesia Universal como promotora de la 

Paz. Colombia, por largas décadas ha atravesado situaciones adversas, donde la 

conquista de la paz políticamente ha sido una bandera nacional. La Iglesia, por 

consiguiente, ha ejercido el rol de mediadora, a través de la fe, la esperanza y el amor; 

así como la visionaria a través de procesos dialógicos llegar a acuerdos de Estado 

para reconciliar a todos, dirimiendo las diferencias ideológicas, raciales, políticas y 

hacer sentir al colectivo que sí hay razones absolutas que como motor, conduzcan a 

la auténtica paz. 

La Iglesia Católica en la formación humana, ha sido, es y será una institución 

que desde la educación fomenta el amor y la solidaridad desde una visión ecológica 

de la persona humana haciendo al hombre y la mujer en todas sus edades, el 

repositorio del mensaje cristiano que impulsa a todo individuo a obrar de manera 

altruista, generosa. Sólo desde este carisma, la vinculación de la Iglesia desde sus 

fieles, con las comunidades más vulnerables, las comunidades indígenas, 

afrocolombianas y campesinas, alcanzan protagonismo, no con fines figurativos o 

propagandísticos, sino teniendo la ley Mosaica y la enseñanza de los profetas, admitir 

que la opción preferencial está en los pobres. 

Cristo mismo, que es Dios, se ha despojado a sí mismo, haciéndose igual a los 
hombres; y no ha elegido una vida de privilegio, sino que ha elegido la condición 
de siervo (cfr. Fil 2, 6-7). Se aniquiló a sí mismo convirtiéndose en siervo. Nació 
en una familia humilde y trabajó como artesano. Al principio de su predicación, 
anunció que en el Reino de Dios los pobres son bienaventurados (cfr. Mt 5, 3; 
Lc 6, 20; EG, 197). Estaba en medio de los enfermos, los pobres y los excluidos, 
mostrándoles el amor misericordioso de Dios (cfr. Catecismo de la Iglesia 
Católica, 2444). Y muchas veces ha sido juzgado como un hombre impuro 



174 
 

porque iba donde los enfermos, los leprosos, que según la ley de la época eran 
impuros. Y Él ha corrido el riesgo por estar cerca de los pobres (Francisco, 
2020, párr. 3).  
 
En efecto, se asume un fundamento, más teorético, experiencial, ético, 

altamente ejemplar, que deja a los cristianos de todo el mundo y en la Iglesia particular 

del Chocó fundamentalmente, la guía para conquistar un desarrollo humano con 

elevado sentido social. Principalmente, despojándose de sí mismo y desde la alteridad 

ver su mismidad y viceversa; si Cristo, Unigénito de Dios Padre fue capaz de hacerse 

una más de aquellos humildes, con la misma razón práctica se debe el ser humano 

común hacerse igual al otro en y desde el servicio asistiendo al prójimo, mayor aún a 

aquellos que realmente necesitan una palabra, una enseñanza, un vestido, alimento, 

paz, otros (Biblia, Mt. 25, 34-36). 

Es imperativo destacar, que estas labores ejercidas por la Iglesia del Chocó 

pastoral, evangélica y catequéticamente, no se hacen a la fuerza en las comunidades; 

se penetran muy humanamente bajo el revestimiento cristiano del amor, en vista que: 

La conciencia debe ser educada, ilustrada, desde la propia persona y 
respetando su autonomía. Porque, en último término, es la conciencia individual 
del hombre la que le constituye señor y responsable de sus actos: primero ante 
sí mismo; luego, ante Dios, si es creyente; y después ante la sociedad y la patria 
(Sánchez, 2006, p. 47). 
 
Estas razones y las expresadas por los actores sociales y así visibilizadas 

desde el análisis de la información dejan por sentado, que la Iglesia no sólo se dedica 

a funciones absolutamente espirituales, sino que tiene una única razón: cobijar al 

hombre, su razón de ser por esencia, en virtud de él Dios envió a su Único Hijo, a 

salvaguardarlos de la muerte y garantizarles la vida eterna y en abundancia. Diversos 

medios han generado esta Institución religiosa desde sus diversas manifestaciones: 

clerical, vida consagra, vida religiosa, laicos comprometidos, entre otros; además de 

la educación, canal expedito para hacer posible que el hombre adquiera su facultad 

humana con tópicos de caridad social. 

 
Sobre la comprensión del fenómeno 

 
Para iniciar esta comprensión del fenómeno de estudio, es imperativo destacar 



175 
 

su propósito, el cual es: Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la 

acción de la Iglesia católica en la educación y formación humana en las comunidades 

chocoanas. Estudio que resalta la facultad histórico-transformacional que ha tenido la 

Iglesia Católica desde la educación en la formación humana, contextualizada en el 

Chocó, Departamento ubicado al noroeste de Colombia y donde la Iglesia desde su 

condición de Vicariato Apostólico, hasta su elevación a Diócesis, ha ido 

desempeñando labores trascendentales en congruencia con la enseñanza en pro del 

desarrollo de las comunidades con alto sentido social en defensa de los derechos y la 

identidad cultural de sus habitantes. 

La Iglesia desde su tarea pastoral, no cesa de ejercer la labor didáctica, ya que 

los fieles han de alcanzar un grado de conciencia sobre su fe, además de su misión 

que desde el bautismo al hacerse miembro de la Iglesia coopera con los líderes 

religiosos en llevar a los demás el mensaje evangélico del amor, para unos puede ser 

adoctrinamiento; para otros concientización, pero en ambas acepciones todo consta 

en formar o educar una conducta en los hombres y mujeres de la región que les 

conlleve a construir una sociedad filantrópica, humana demasiada humana, sin rasgos 

discriminatorios. Educar desde la escuela o desde la Iglesia, es derrumbar los hitos 

de la ignorancia, de ahí el insistente acto de la concientización desde lo que se Es 

como persona. 

No hay duda de algunos factores que se suman en el marco de lo humano y 

que tanto Iglesia como la Escuela han de tener en cuenta a la hora de abrir paso a la 

interactividad que se desprende desde el proceso didáctico, siendo estos de orden 

psicológico, antropológico-cultural, ético, hasta religioso. En el caso de lo primero, en 

vista de la presencia de emociones y sentimientos que interfieren y predisponen al 

sujeto a admitir algunas proposiciones que se enseñan de caras al bienestar social y 

de integridad de la persona humana, lo cual exige manejar con criterios de 

intersubjetividad, ya que las vivencias no son fáciles de dirimir, y como cargas que se 

convierten en emociones chocan con el discurso o las tesis de la bienaventuranza o 

bondad práctica con la cual convivir. 

Por otra parte, es imperativo conocer al hombre desde su contexto real de vida, 

aprehender de él y sus estilos de ser y estar, algunos patrones de sociointeractividad, 



176 
 

además de las creencias, estilos de vida, pensamiento, sistema de intercambio 

comercial o económico, gastronomía entre otros factores, a los fines de entrar en las 

comunidades sin alterar la intimidad con la que se desenvuelve. Pese a estar en el 

siglo XXI, que para muchos es abierto, más allá de la tecnología que ha penetrado 

fácilmente cualquier cultura, son territorios, modos de pensar y sistemas de creencias 

que están configuradas con su ethos. Y aquí entran en vigor los otros aspectos, éticos 

y religiosos, donde su patrón de vida social y cultural está acompañado de una serie 

de comportamientos, actitudes y valores válidos para ellos, que pueden chocar con 

los valores socialmente aceptables en la actualidad. 

En suma, el estudio redimensiona el desempeño de la Iglesia local del Chocó, 

una entidad en consonancia con su naturaleza y finalidad, espiritual y religiosa, donde 

la misión kerigmática es una constante dentro del cosmos pastoral que a cotidiano 

ejerce en todas las comunidades jurisdiccionalmente adscrita a sí; que ha estructurado 

plataformas que como medio coadyuvan su trabajo evangelizador y sacramental, 

como lo es la educación con el propósito de brindar una enseñanza religiosa y 

académica, fundamentalmente en el desarrollo holística de la persona humana. 

 
Fundamentos filosóficos de la investigación 

 
En lo que atañe el presente estudio, su naturaleza científica y el nivel del mismo, 

dicta ser en esencia una producción filosófica que toma como objeto de estudio la 

educación que desde una perspectiva religiosa por la acción que ha venido 

desempeñando la Iglesia Católica en materia, repiensan al hombre como un todo y 

desde sus partes, es decir en la formación humana no desde una óptica universal, 

sino en los diversos escenarios en que se ejerce la labor didáctica, desde la etapa 

inicial hasta la enseñanza superior, en la acción catequética y en cada momento 

evangelizador, formación humana que jamás cierra su ciclo, más aun tratándose del 

hombre como sujeto moral y ente social. Y en consideración con el contexto, la 

involucración que ha sostenido desde la pastoral parroquial, la atención a las 

comunidades y la manera como ha transferido desde lo educativo, la atención a estos 

espacios sociales que también son merecedores por derecho. 



177 
 

Tradicionalmente se ha expuesto una célebre distinción entre lo religioso y lo 

filosófico, bajo la sentencia fides et ratio (fe y razón) como dos categorías que no se 

entremezclan o comulgan, cosa ésta que es un total absurdo. El mismo Juan Pablo II 

(1998) escribe una Carta Encíclica que lleva por título esta sentencia y la inaugura 

diciendo que:  

La fe y la razón (Fides et ratio) son como las dos alas con las cuales el espíritu 
humano se eleva hacia la contemplación de la verdad. Dios ha puesto en el 
corazón del hombre el deseo de conocer la verdad y, en definitiva, de conocerle 
a Él para que, conociéndolo y amándolo, pueda alcanzar también la plena 
verdad sobre sí mismo (Biblia, cf. Ex 33, 18; Sal 27 [26], 8-9; 63 [62], 2-3; Jn 
14, 8; 1 Jn 3, 2). (Párr. 1). 
 

En efecto, ambas realidades subyacentes en el ser humano tienden a un mismo 

la verita (la verdad). Y la posición, además de la proposición infalible del Sumo 

Pontífice San Juan Pablo II, demarca el papel filosófico que por excelencia ejecuta por 

naturaleza el ser humano ante el deseo de saber (Aristóteles, 2006), la ejecución de 

la contemplación, acción ésta que se ha desdibujado en el hombre, por ello, hay 

carencia de la capacidad de asombro y del empeño reflexivo puro, libre, auténtico. 

Desde la óptica de la fe, el hombre contempla el todo como obra de Dios, la admira y 

la conoce. Pero ambas acciones, espirituales y sistemática, buscan como fin, conocer 

la verdad. 

Desde la noción platónica, la fe que está en el marco de la Pistis (creencia), 

dista significativamente de la aletheia (verdad), como se expone gráficamente en la 

alegoría de las Cavernas, Libro VII de la República de Platón. El medioevo distó ambos 

aconteceres humanos con la sucesión de la Philosophia por la Theologia a la hora de 

exclamarse que philosophia ancilla theologiae est (La filosofía es la sierva de la 

teología), una premisa latina que en resumen indica, que la razón humana está 

subordinada a la teología como ciencia más elevada en virtud de que ésta 

(philosophia) no es iluminada por la gracia o la revelación de Illanes (Izquierdo, 2004). 

Para Juan Pablo II (1998), en su Carta Encíclica, ya precitada, Fides et Ratio, presenta 

una consideración elevada que supera la percepción y comprensión tradicional e 

histórica al decir que la filosofía es ancilla (sierva, sirvienta) de la teología, por lo que: 

 



178 
 

… El título no fue aplicado para indicar una sumisión servil o un papel 
puramente funcional de la filosofía en relación con la teología. Se utilizó más 
bien en el sentido con que Aristóteles llamaba a las ciencias experimentales 
como «siervas» de la «filosofía primera». La expresión, hoy difícilmente 
utilizable debido a los principios de autonomía mencionados, ha servido a lo 
largo de la historia para indicar la necesidad de la relación entre las dos ciencias 
y la imposibilidad de su separación (núm. 77). 
 

Esta contribución teórica de parte de Juan Pablo II, demarca que ambas 

categorías, no están divorciadas, ni cumplen roles epistémicos diversos; todo lo 

contrario, las dos ciencias Teología y la Filosofía son necesarias una en la otra. 

Gómez-Santibáñez (2017) citando a Julián Marías indica que: “… no existe una 

Filosofía cristiana, sino más bien un filosofar en la fe” (párr. 1) dando a entender que, 

en efecto, no existe un divorcio patente entre estas aparentes oposiciones, sino por el 

contrario, una complementariedad dado que, desde la razón a lo largo del tiempo a 

brindado aportes sobre diversos aspectos, entre ellos los de corte religioso y su núcleo 

central, Dios. 

En resumen, este estudio que va en el ocaso de su desarrollo es una 

contribución filosófica sin duda alguna. No es una indagación paralela a la ciencia en 

sí, a o las ciencias de la educación en vista que Iglesia y Educación desde el accionar 

filosófico, conoce y comprende el desenvolvimiento que ido sosteniendo la Iglesia 

Católica del Chocó con la enseñanza, fundamentalmente en la formación humana de 

los hombres y mujeres de la región. El investigador en este apartado, se aproxima a 

reflexionar el objeto-estudio desde aspectos ontológicos, epistemológicos, 

axiológicos, pedagógicos y metodológicos, con el empeño de acotar filosóficamente 

lo que se ha ido erigiendo de manera sistemática. 

 

Argumentación ontológica de la investigación 

 
Hay una ciencia que contempla 

al ente en cuanto ente y lo que le corresponde de suyo. 
y esta ciencia no se identifica con ninguna 

de las que llamamos particulares, 
pues ninguna de ellas especula en general 

acerca del ente en cuanto tal… 
Aristóteles (2006). Metafísica, Libro IV. 



179 
 

 

Es importante iniciar con comprender que es la ontología y como se justifica la 

razón ontológica de la presente pesquisa. La ontología es una disciplina de la filosofía 

de orden teórico que tiene por objeto de estudio al ser en cuanto ser o al ente en 

cuanto ente, una apreciación tradicional y clásica de la definición de ontología (Grenet, 

1973, Rodríguez et al., 2008). ¿Por qué el ser o el ente? Por la razón etimológica del 

objeto-estudio de la disciplina. Para Aristóteles, es la filosofía primera, además de 

considerar que éste, ser o ente se entiende de muchas maneras (Aristóteles, 2006). 

Ser o ente, devienen del verbo griego είμί (eimí) que se comprende por el ser o estar; 

o de la voz τό-όν (ente). En otros términos, estudia al ser o al ente en cuanto existente 

en toda su complejidad de elementos que delimitan el estudio ontológico propiamente, 

es decir, los principios causales, la relación causa-efecto y/o acto-potencia de lo que 

ontológicamente se desea elucidar sistemáticamente. 

En términos metafísicos de orden aristotélico, la ontología se comprende como 

la: “… ciencia que estudia el ser en tanto que ser y los accidentes propios del ser. Esta 

ciencia es diferente de todas las ciencias particulares, porque ninguna de ellas estudia 

en general el ser en tanto que ser” (Aristóteles, 2006, p. 115). De esta manera, se ha 

de indicar a la investigación en cuanto tal, que el rigor metafísico y ontológico de lo 

que se indaga, no es expresar una mera realidad, todo lo contrario, es expresarse en 

cuanto al ente estudiado, sus accidentes y su rol de caras a la realidad presente en 

cuanto al ente existente.  

En virtud del objeto de estudio, “La Iglesia Católica en la educación”, 

ontológicamente se tiene como acto la participación de la Iglesia en la tarea de la 

enseñanza. La cuestión ontológica es ¿Cómo emergió esta imbricación de ambas 

entidades? Lo que se podría responder, que resulta necesario delimitar la causa de 

dicha imbricación. Desde la contextualización del estudio ¿Cuál es la causa de la 

educación en el Chocó? En primer lugar, basta decirse que la causa material de ella 

es el hombre, por razón necesaria se da origen al medio por el cual la humanidad del 

Chocó se capacitará o formará; así como la causa inicial, que demarca las razones o 

hechos que condujeron a la práctica educativa en el Chocó, siendo ésta la Iglesia, 

sufriendo a lo largo de la temporalidad, como causa eficiente, una serie de accidentes 



180 
 

o cambios desde los comienzos de las primeras escuelas en la localidad, así como su 

finalidad, de la que no existe duda que ha sido la formación de las comunidades desde 

la fe, hasta lo académico. 

No obstante, en acto se tiene una Iglesia en comunión con la escuela ejerciendo 

una labor educativa y formativa, en potencia de llevar a cabo la formación humana de 

los actores educativos, en el contexto central, así como en las diversas comunidades 

que jurídicamente atiende la Iglesia del Chocó, siendo estas manifestaciones 

culturales y comunitarias: la afrocolombiana, indígenas y campesinas. Desde una 

perspectiva transformacional, la iglesia y la escuela ha sufrido algunos cambios 

interesantes, desde la tarea catequética, hasta la creación de las primeras 

instituciones educativas y por consiguiente, orientaciones que dieron pie a la 

consolidación de entidades universitarias; y no conforme con esta realidad, muchos 

de sus habitantes formados en seminarios y consagrando su vida a las tareas 

religiosas como clérigos, una razón más que accidenta la tarea eclesial desde la 

diligencia de la enseñanza. 

Más allá de la tarea educativa, en lo académico y catequético, está el 

compromiso social que juega la Iglesia por antonomasia, que en tejido con la 

Educación forman a los escolares con principios axiológicos religiosos a la luz del 

evangelio, fundamentalmente desde el amor (Biblia, Jn. 13, 34-35) en el marco de la 

dignidad humana, el derecho a la vida, la inclusión social, el derecho a la educación, 

la paz, entre otros. 

Es así, como el docente y sus escolares; el Presbítero y sus fieles laicos y 

movimientos de apostolado, como causas materiales, visibilizan y dinamizan 

(eficiencia) la acción de la educación en comunión con aquellos que transitan por las 

sendas de la formación. El norte, como causa final, es concretar el tipo de ciudadano 

o de cristiano que la sociedad, el Chocó, Colombia y el mundo requiere. Y en vista de 

que el efecto no puede contrariar la causa, el fin último ha de ser un hombre con 

principios sociales y cristianos patentes, con el empleo de nuevas formas de 

enseñanza que permitan a los niños, jóvenes y adultos alcanzar un aprendizaje 

significativo y acorde a las demandas de la temporalidad global y local. 



181 
 

Así como en el mundo antiguo griego, aquellos que primero filosofaron hicieron 

ontología desde el entendido de la determinación de la causa primera que dio origen 

a las cosas que existen (Copleston, 2003), de la misma forma a través del estudio que 

está en tránsito busca desde la contemplación socioeducativa y religiosa, conocer la 

causa causante de lo que acontece en el Chocó educativa y eclesialmente, así como 

determinar otros elementos que coadyuven a delimitar lo que aún falta por alcanzar. 

Esto marca una línea delgada de la accidentalidad del hecho educativo con 

perspectiva religiosa en el orden de la formación humana, pues no es suficiente lo 

hasta ahora logrado. Y que el ser humano aspire a más, que, desde la escuela, así 

como el clérigo busque elevar a un grado superior lo que hace, es un norte positivo de 

una escuela e Iglesia que no es conforme, sino que aspira siempre a más a favor de 

la humanidad. 

Lo que quiere indicar ontológicamente, uno de las facultades razones 

fundamentales de la metafísica es la dialéctica entre el ser y el devenir, que, de cierta 

manera, se dibuja en el estudio en curso. Para Parménides (1975), el ser es lo uno, 

en no movimiento, contrario a la premisa de Heráclito, en el entendido del cambio, 

estableciendo movimiento. Esto quiere indicar que el ser no es ser per sé, existe un 

giro ontológico que lo determina lo aludido ya como causa-efecto o la tesis del acto y 

la potencia, lo que lleva a comprender que todo ente es devenido, es decir, causado, 

a su vez como causante. Siendo causado, por consiguiente, es un efecto que ha de 

ser análogo a la causa que hicieron posible tal devenir, ya sea tanto en materia como 

en forma, en el caso de lo último, la esencia de la cosa. 

En este orden de ideas, la ontología como disciplina filosófica se ha impuesto, 

como se acaba de aludir, desde los comienzos del apogeo del pensamiento clásico 

en la Grecia helénica, formulando problemas de orden eminentemente teóricos que 

giran en torno a aquellos objetos que pueden ser alcanzables por la intelección del 

Ser, es decir, el Ser piensa al Ser en términos de Parménides, sólo el Ser puede 

pensar al Ser mismo en sí (Parménides de Elea, 1975). Y es por ello el método 

fenomenológico el que dirige la presente pesquisa pues de aquel fenómeno existente 

y dinámico, es el que ha motivado al pensar a comprender a partir de argumentos, en 



182 
 

este caso, el problema de la existencia y naturaleza del mundo externo muy 

independiente del sujeto que lo conoce.  

Uno de los argumentos ontológicos de gran consideración en la reflexión 

metafísica, es el tema de lo individual o lo uno, versus lo universal o lo múltiple. En el 

primero de los casos, resulta en aquello de lo cual los entes toman su entidad y que 

separado de ellos, subsiste como por sí mismo como algo en general, ejemplo: Se 

habla en el estudio de la acción de la Iglesia Católica en la Educación, considerando 

a este ente uno sólo, ha encontrado su entidad que le diferencia específica del todo 

educación; pero que separados, cada uno toma como ser su entidad como algo en 

general. Y en este sentido ontológico, desde la unidad y generalidad a su vez, se 

comprende el quehacer de cada uno como parte, a su vez como todo ante la formación 

de la humanidad. 

En consecuencia, el discurso ontológico en la investigación en curso, gira en 

orden a la evolución entitativa de lo que Es, es decir, desde la determinación causal 

del ente existen, como uno y como todo; el origen de la educación en el Chocó, la 

concreción de la causa causante de esta realidad óntica en el contexto que sirve de 

objeto-estudio; a la vez, los accidentes que ha sufrido la entidad en su temporalidad, 

perspectiva transformacional de la educación en el Chocó; así como los giros socio-

existenciales que han marcado desde lo educativo religiosamente hablando a las 

comunidades que hacen vida en el Departamento del Chocó. 

 
Argumentación epistemológica de la pesquisa 

 
En el discurso epistemológico, resulta para algunos comprenderlo en el orden 

científico o metódico que sustenta un hecho investigativo. No está mal, pero no del 

todo está bien, ciertamente hay una epistemología filosófica y otra aplicada al ámbito 

de lo investigativo, que, sustentado por la filosofía y algunos aspectos como corrientes, 

método e incluso su historicidad, en el caso presente del estudio la reflexión del 

investigador gira en otra perspectiva, a saber, la teoría del conocimiento. 

Según Hessen (2005) “La teoría del conocimiento es la esencia de la filosofía” 

(p. 11), por ende, una disciplina filosófica. Esta premisa tiene una carga ontológica 

impresionante, pues la esencia (quiddidad) es la forma del ente, aquella que determina 



183 
 

existencia y que hace posible que el ente sea A y no sea B. En otros términos, aquel 

ente que siendo A, aun accidentado, es A y no es B. Ahora bien, comprendiendo la 

esencia, hay un conocimiento que es y que esencializa lo que se estudia. 

En este orden de ideas, la presente investigación sostiene desde las 

experiencias de vida y contribuciones de los actores sociales, hasta proposiciones 

devenidas de documentos oficiales de la Iglesia, así como contribuciones educativas, 

que hacen posible argumentar y soportar cada apreciación informada; o en caso 

contrario, contrastar lo proferido dialécticamente a la investigación otorgando, desde 

luego, una tesis delimitante sobre lo estudiado. 

A su vez, y ya expresado en el discurso ontológico, el estudio que se lleva a 

cabo sostiene una razón histórica, es decir, un conjunto de conocimientos que 

demarcan el quehacer de la educación en un contexto general, en el caso de 

Latinoamérica; en lo particular, en el caso de Colombia o algunos referentes 

comparados con Venezuela. Es decir, existe una consolidación teórica sobre el objeto 

estudio que permite juntamente con lo expresado por cada actor social, comprender 

el devenir de la educación en cualquier contexto de américa latina. 

Por otra parte, los documentos de la Iglesia que son un sustento teórico y 

referencial que en lo estudiado, atina perfectamente sobre el rol que desempeña en 

acto la Iglesia del Chocó, o por lo menos, es su afán. Documentos estos como: el 

Concilio Ecuménico Vaticano II, Catecismo de la Iglesia Católica, Cartas Encíclicas, 

Documentos como Medellín, Puebla, Bulas papales, Comunicados Diocesanos; 

además de la Sagrada Escritura que es la fuente de donde emerge todos estos 

saberes expresados en los precitados y anunciados documentos. 

En síntesis, en este apartado se sustenta el rigor epistemológico o gnoseológico 

del estudio, el acercamiento de las contribuciones especulativas o experimentales a 

las que ha sometido el individuo sistemático las razones de estudio, que en 

congruencia con el objeto de la investigación aproxima la intención a la ciencia para 

desarrollar la temática consecutivamente. 

 
Argumentación axiológica del estudio 

 
La axiología como término, es una voz que deviene del griego Axio (ἄξιος, α, 



184 
 

ον) que traduce por: “valor” (Pabón, 1995, p. 61), que, en suma con el logos, se puede 

decir que es el estudio del valor; aun cuando en lo filosófico y más aún en lo educativo, 

es propio hablar de virtud, en vista que el término valor es demasiado ambiguo debido 

a que tiende al contexto económico estimando así: “lo que vale…, de gran valor, de 

precio conveniente, barato” (Pabón, 1995, p. 61).  

En el contexto educativo, en los tiempos presentes se viene hablando de ello, 

de la teoría de los valores, considerándose éste como principios que se deben formar 

de manera transversal en los escolares de los diversos subsistemas de educación. En 

la antigua Grecia, no se hablaba de valor o valores, de hecho, se aludía como fin de 

la educación la virtud, la formación del hombre en la virtud. Ampliando esta 

apreciación, Jaeger (2006) dice:  

El tema esencial de la historia de la educación griega es más bien el concepto 
areté, que se remonta a los tiempos más antiguos (…) La palabra “virtud” en su 
acepción no atenuada por el uso puramente moral, como expresión del más 
alto ideal caballeresco unido a una conducta cortesana y selecta y el heroísmo 
guerrero, expresaría acaso el sentido de la palabra griega (p. 21). 
 
Empero, la investigación se argumenta desde el valor o la virtud, en el 

entendido que es una pesquisa que contribuye a reformular, repensar el hecho 

educativo desde el aspecto formativo del individuo que se educa o escolariza. 

Difícilmente se puede encontrar Unidades Curriculares que vayan directamente a 

atender y capacitar al individuo en materia ética o moral; sino que es un eje que 

transversalmente se toma, incluso si a bien tiene el docente de llamarla en su 

disertación académica. 

Sin embargo, el presente estudio gira en el marco de hacer posible que este 

discurso y naturaleza moral, ético, axiológico, de manera religiosa, así como político 

o social, se calque en el individuo desde la formación escolar, catequética, evangélica. 

No es una tarea educativa enunciativa, sino práctica, vivencial, en comunidades 

afrocolombianas, campesinas e indígenas, en comunidades menos favorecidas, pero 

que coadyuvan a la formación con sentido altruista e intersubjetividad en los escolares. 

No hay posibilidad de establecer una taxonomía de los valores que se deben forjar en 

el individuo, pero sí es importante conocer algunos de ellos a los que hay que apostar 

en estos tiempos tan complejos, como se evidencian en la Figura 37. 



185 
 

 
Figura 37 
Rasgos axiológicos para el desarrollo integral de la persona humana 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
El presente estudio, axiológicamente se justifica, en vista a que es una pesquisa 

que contribuye a la consolidación de valores válidos, universales y edificantes para el 

ser humano, promoviendo el bienestar físico, emocional, social y espiritual cooperando 

al desarrollo integral del individuo y a contribuir positivamente a la sociedad.  

 
Razón metodológica de la investigación 

 
Es comprensible que toda investigación requiere la asistencia de un método, 

además de ordenar lógicamente el proceder sistemático de lo estudiado, orienta los 

procesos que el investigador debe agotar con el propósito de alcanzar los objetivos 

planteados en el estudio. No cualquier método se puede emplear, es un ejercicio 

reflexivo y consciente que debe empeñar el investigador para determinar qué ruta 

cursar para llegar al fin de lo que se inquiere. Para Aristóteles (2006): 

Es preciso, por tanto, que sepamos ante todo qué suerte de demostración 
conviene a cada objeto particular; porque sería un absurdo confundir y mezclar 
la indagación de la ciencia y la del método (…) No debe exigirse rigor 
matemático en todo, sino tan sólo cuando se trata de objetos inmateriales (p. 
86). 



186 
 

 
Y aun cuando para algunos, cualquier opinión emitida por Aristóteles justifica 

todo posición positiva y aritmética de un estudio, está más que claro lo que expresa el 

estagirita respecto a la investigación en materia de método. En el presente estudio, el 

investigador llega a concretar que la ruta para hacer posible el alcance de lo propuesto, 

es a través del paradigma interpretativo, enfoque cualitativo, método fenomenológico, 

ya que a la luz de los criterios fenoménicos y existenciales de expertos en materia, 

filosófica y metodológicamente, es un camino que permite al caminante indagatorio 

valerse de las manifestaciones existentes en el campo educativo y religioso, a los fines 

de trascender cada idea y topar con la consciencia eidética emergida (Husserl, 1962; 

Martínez, 2007). 

En síntesis, metodológicamente el estudio está bien definido. Ha sido una ruta 

transitada con el empleo expedito de cada técnica, un proceso de análisis y 

comprensión de la información ejercida por el investigador amén a un previo ejercicio 

de categorización. Los hallazgos son significativos detallando elementos que serán 

conclusivos en el marco de la teorización a los fines de contribuir a las ciencias de la 

educación en materia de la formación humana, además de visibilizar y redimensionar 

el papel que histórica y permanentemente ha ejercido la Iglesia Católica en la 

consolidación y desarrollo de los pueblos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



187 
 

CAPÍTULO VI 

 

ARGUMENTACIÓN TEÓRICA DE LA INVESTIGACIÓN 

 

Luego del recorrido analítico-reflexivo del estudio y su comprensión 

fenoménica, deviene la razón final de la investigación, con el propósito de consolidar 

sustentos epistémicos que marcan el curso de la Iglesia Católica en Colombia, 

fundamentalmente en la hoy conocida Diócesis de Quibdó entorno a la formación de 

la persona humana de la comunidad chocoana. 

En el Capítulo II del presente estudio se desglosaron algunas preceptivas 

teóricas en razón al estudio, específicamente sobre el transcurrir de la Iglesia Católica 

en su quehacer misionero o kerigmático, así como educativo en donde se destaca el 

enunciado que la Iglesia es Madre, Señora y Maestra, en este último aspecto, 

subrayando el papel anunciante, formativo, orientador y acompañante de sus fieles, 

no sólo desde la Fe, sino desde lo moral, social, incluso académico. 

Asimismo, se desglosa que la Iglesia no es una entidad que atiende a una 

individualidad por la razón de pertenencia que alguien tiene sobre ella, sino como una 

obra que pertenece a la sociedad. El ser humano la ideó; la Iglesia en su quehacer 

histórico-temporal, así como en su carácter institucional ha dejado determinado que 

es una cosa presente y existente dirigido a toda la humanidad con el propósito 

fundamental de hacer del individuo un sujeto hábil cognitiva y físicamente; además de 

un competente ciudadano moral y éticamente, determinado por principios 

intersubjetivos y bajo el sello cristiano del amor. 

Expresar una ontología de la acción de la Iglesia en la educación y en 

específico, en la formación de la persona humana de las comunidades chocoanas, es 

establecer causas iniciales, material, eficiente y final de la educación en suelo 

chocoano, en lo que en otrora se denominó eclesialmente Vicariato Apostólico y ahora 

Diócesis en el Quibdó. El ser humano (causa material) siempre ha sido la razón de ser 

de la Iglesia en su práctica educativa, sea por acción evangelizadora, o sea por 

definición de la praxis educativa en la región; la causa eficiente, es la delimitación de 

ese tránsito que ha tenido la Iglesia de la mano con la educación en el contexto 



188 
 

chocoano, sus avances; y la causa final, que proclama la razón de ser de la iglesia en 

la educación y viceversa, es decir, configurar al ser humano en cuanto persona y en 

cuanto a cristiano a la luz de Cristo Redentor. 

Asimismo, declarar una epistemología educativa en la formación de la persona 

humana en el Departamento del Quibdó a través de su Iglesia Local, es redimensionar 

las exhortaciones educativas que la Iglesia Católica ha definido en la tradición, así 

como en las Cartas Encíclicas y exhortos pastorales. El Concilio Ecuménico Vaticano 

II, el Catecismo de la Iglesia Católica, y muchas cartas encíclicas de espíritu social, 

en comunión con la Doctrina Social de la Iglesia, expresan la intención necesaria de 

hacer del ser humano un hombre y una mujer según el carisma de Cristo y socialmente 

hablando, conducirlo a la práctica del bien desde el amor. 

Por ende, la Iglesia no es la infraestructura que sirve como espacio de 

encuentro, oración y celebración litúrgica; la Iglesia son todos aquellos seres  

humanos que a través del bautismo se hacen Cristianos y pasan a conformar una 

familia bajo el carisma de Cristo Jesús, por lo que deja a entender que la familia y sus 

integrantes son Iglesia, la sociedad son Iglesia siempre que sus miembros bautizados 

así lo manifiestan y finalmente los Obispos, presbíteros, diáconos, religiosos y 

religiosas, quienes con mayor razón son exponentes vivientes de la cristiandad y de 

la Iglesia como Unidad. 

Y en este orden de ideas, la Tríada Escuela, Familia y Comunidad como Iglesia 

consagrada a Dios a través de Cristo por medio del bautismo tienen funciones 

educadoras en particular y común a su vez, y como tales han de definir el radio de 

acción para hacer factible el fin de la acción educadora. La familia educa a la prole 

con principios o valores humanos, cívicos, morales; la sociedad los expresa en 

derechos y deberes ciudadanos respecto del estado y la Iglesia desde un sentido 

sobrenatural y universal, decretando una sociedad perfecta teniendo como fin último 

la salvación eterna, a través de la práctica del amor como marco normativo y 

universalmente válido. 

La sociedad actual reclama, la existencia de un ser humano con alto sentido 

cívico. Hoy por hoy, cuando las redes sociales se han empoderado de la transmisión 

noticiosa en lo que los medios no consideran noticia, vislumbran diversas obras 



189 
 

humanas, naturalistas, sociales, políticas y religiosas, todas estas tendiendo hacia la 

filosofía del súmmum bonum o el bien supremo, sumo bien. Esta filosofía, además 

práctica, los clásicos griegos la enunciaron, enseñaron y exhortaron a su práctica, lo 

cual consistía en que toda acción del ser humano expresada en el bien supremo ha 

de garantizar eudemonía (felicidad), en otros términos, satisfacción, bienestar, 

fundamentalmente en el otro y finalmente en sí mismo. Desde la óptica religiosa este 

sumo bien se traduce a hacer el bien expresado desde el amor al prójimo en los 

mismos términos en que Dios nos ama. 

En síntesis, lo que se pretende enunciar teóricamente como producto del 

presente estudio, es develar el papel que ha desempeñado realmente la Iglesia del 

Chocó en sus comunidades en el marco de la formación humana, no sólo desde las 

consideraciones laicas y filosófico-morales, sino desde el marco de la Iglesia, teniendo 

en cuenta la tradición, las cartas encíclicas, exhortos pastorales y por ende las 

Sagradas Escrituras. La Iglesia como Maestra, realmente evangelizar, a su vez que 

enseñar y formar a sus fieles a ser auténticos ciudadanos a la luz del evangelio del 

amor practicado en el prójimo. 

 
Fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la iglesia católica 

en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas 

 

Nada es estático, todo es dinámico, y cuando se piensa con rigor óntico se 

demarca el movimiento o tránsito de la cosa en cuestión, además que se denotan los 

cambios (accidentes) que sufre la entidad en estudio y junto con ello, la visión 

epistémica, conforme a esos cambios en el tiempo, varían las percepciones teóricas 

mostrándose continuidad en la prescripción o alteridad en la misma. La educación es 

una de esas entidades que a través del tiempo se ha manifestado según el carácter 

que la temporalidad determina; asimismo la Iglesia que, pese a los pasos de la historia, 

han coexistido eventos que han dado protagonismo a la Iglesia manteniéndose 

siempre en su tarea evangelizadora, pastoral y social, pero admitiendo los desafíos 

históricos presentes. 

En tal sentido, este apartado de la investigación mostrará de manera dialéctica 



190 
 

y hermenéutica, que nivel de acción ha tenido y tiene la Iglesia Católica en la formación 

de la persona humana, hasta dónde en el tiempo y en la actualidad tiene impacto a 

nivel personal y social desde lo educativo, que ha sido el medio no solamente para su 

tarea evangelizadora o kerigmática, sino para enseñar y formar a las personas de 

todas las edades y de todas las culturas. 

 
Anclajes teóricos 

 

Función educadora de la Iglesia Católica. 

La Iglesia concibe la educación 
como un proceso de formación integral,  

mediante la asimilación sistemática 
y crítica de la cultura. 

† Mons. Héctor Vargas Bastidas, SDB 
 
 

La historia de la Iglesia expone el papel que ha jugado ella en la misma historia 

de la humanidad. No sólo concentró la tarea en el anuncio y de ir de pueblo en pueblo, 

de comarca en comarca anunciando la buena nueva; sino a la par desempeñó la 

diligencia de educar a la humanidad y de ahí la generación de escuelas monacales, 

de instituciones catedralicias, el surgimiento de monasterios y consecutivamente de 

Universidades, todo esto concentrado en la Edad Media, son una radiografía del papel 

educativo que ha jugado la IC a favor del hombre (Canals-Vidal, 1992 y Copleston, 

2003).  

En las tierras de la denominada América, a finales del siglo XV con la conquista 

y luego en el siglo XVI con el apogeo de la actividad misionera emprendida por los 

Padres Predicadores (OP) o los Frailes Dominicos como mejor se conocen, en 

compañía de Franciscanos y otras ordenes que se fueron sumando, llevan a cabo la 

acción evangélica que ciertamente se ejerce desde una labor didáctica que obligó 

efectivamente a enseñar a las poblaciones indígenas a leer y a escribir, además de 

aprender la nueva versión lingüística para que estos pobladores entendieran el 

mensaje que se daba. 

Toda esta dinámica evangélica, llevó a la didáctica. No había otra forma de 

enseñar el mensaje kerigmático, si los pobladores de entonces en sus localidades no 



191 
 

aprendían el idioma español y consecutivamente a leer y escribir en dicha lengua. Sí, 

un proceso transculturizador, del que muchos antropólogos, sociólogos y filósofos han 

sacado partido, incluso los políticos se han apropiado de estas atribuciones teóricas 

para contrastar una realidad; pero que no deja de ser una verdad histórica, como 

tampoco deja de ser admitida que el papel que jugó la Iglesia en la educación 

colombiana es tan cierto como otras verdades históricas y patrias del País. 

Las Iglesias que para entonces se construían como lugares de concentración, 

de oración y de celebración litúrgica, también fueron destinadas como espacios 

escolares, pues se enseñaba la palabra, los sacramentos, entre otros saberes que 

eran de utilidad para el momento histórico. De ahí, el paso consecutivo fue la 

construcción escuelas, pues donde había una Iglesia o Templo, también debía haber 

una escuela para la enseñanza, lo que lleva a destacar que los orígenes de la 

educación en Colombia fueron gracias al posicionamiento de la IC a través de las 

Órdenes Religiosas.  

Y, aun cuando la Iglesia se concibe por historia como un ente que se rige por 

Dogmas, entendiendo a éstas como verdades que Dios revela a la humanidad, 

verdades que pertenecen al campo de la fe (la existencia de Dios, sobre la Trinidad 

Beata, la encarnación, los sacramentos, la resurrección de Cristo, el juicio final) no 

sólo quedan suscritas como tales, sino que la Iglesia desde su condición de Maestra 

(Biblia, Mt. 28, 18-20) la predica, la enseña y las practica. El Papa Pío IX (1864) en su 

encíclica Quum non sine, citado por Pío XI (1929), tiene como fundamento que la 

Iglesia:  

…enseñe a todos los hombres la fe divina, y guarde íntegro e inviolado el 
depósito a ella confiado, y dirija y forme a los hombres, a las sociedades 
humanas y la vida toda en la honestidad de costumbres e integridad de vida, 
según la norma de la doctrina revelada  
 
Lo que quiere decir, que no sólo se ha de conformar con enseñar la verdad 

revelada, la fe cristiana y todo cuanto en su naturaleza teológica corresponda; sino 

que además debe velar por la formación de la sociedad en la virtud de la honestidad, 

en la valoración y respeto por la vida. Una proposición que oriunda del siglo XIX, es 

tan vigente y necesaria. La formación social y moral en los individuos es fundamental, 

tarea que por exhorto pontifical se ha transferido a la jerarquía de la Iglesia a favor de 



192 
 

sus fieles, destacando que no se deben únicamente a la evangelización, sino al 

cuidado íntegro de la humanidad. 

Entonces, desde la llegada de la Iglesia a América, y específicamente a 

Colombia, han tenido por encomienda ejercer la tarea didáctica de la fe y de valores 

cristianos. Gómez y Pulido (2016) manifiestan que:  

La educabilidad del hombre es la que da sentido a la educación. Si el hombre 
no tuviera la capacidad de aprender y de cambiar de manera intencional de 
conductas, no tendría cabida la educación que conlleva al aprendizaje que 
consigue modificar la sociedad de manera diferenciada y desvinculada de las 
pautas biológicas (p. 132). 
 
En resumen, la educación es una tarea necesaria. Y la Iglesia, tiene en su razón 

histórica la marca de un desempeño exhaustivo en la enseñanza de los seres 

humanos como un ente cuyo proceso es integrador, de valoración social y de 

humanización del hombre y la mujer; así como el sujeto tiene la necesidad de 

aprender, también le asiste la responsabilidad de formarse o capacitarse para 

responder competentemente a las demandas que el entorno social emita y en 

compañía de la Iglesia como madre y como maestra, éste se prepara para el Reino 

prometido, de igual manera como le prepara para vivir en fraternidad. El Concilio 

Ecuménico Vaticano II (1965) en su Declaración Gravissimum Educationis (Sobre la 

educación cristiana), alude que:  

La Iglesia, como Madre, está obligada a dar a sus hijos una educación que llene 
su vida del espíritu de Cristo y, al mismo tiempo, ayuda a todos los pueblos a 
promover la perfección cabal de la persona humana, incluso para el bien de la 
sociedad terrestre y para configurar más humanamente la edificación del 
mundo (Núm. 3). 
 
Es decir, la Iglesia, consciente de que los primeros responsables de la 

educación son los Padres de Familia, ella complementa y coadyuva a la perfección de 

esa tarea axiológica que recibe en el hogar, así como aquello que recibe en la escuela, 

no sólo en los saberes disciplinarios adquiridos, sino en lo que corresponde a la 

formación de la persona humana, como atinadamente lo destaca: “…para el bien de 

la sociedad terrestre y para configurar más humanamente la edificación del mundo” 

(Concilio Ecuménico Vaticano II. (1965), Gravissimum Educationis, Núm. 3). 

Esa, es una forma de comprender ontológica y sinópticamente la función 



193 
 

educadora de la Iglesia, que ciertamente redunda en su tarea evangelizadora, que 

comenzó en aquel siglo XVI en la Colonia y se continúa ejerciendo en el presente siglo 

XXI; pero que además, contribuyó a la trascendencia de la tarea misionera al rol de la 

enseñanza y que aún sigue apostando donde ella como Institución espiritual ejerce su 

labor pastoral, enseñar, formar, capacitar con el propósito de desarrollar las 

comunidades y humanizar al hombre. 

En el Chocó, fundamentalmente la Iglesia se hace presente a través de los 

Claretianos y Carmelitas Descalzos, órdenes españolas que resolvieron la tarea de 

integrar y ejercer el trabajo de civilización a través de la misión evangélica. A 

comienzos del siglo XX se erige la Prefectura Apostólica del Chocó, que según Díaz-

Baiges (2020) ésta estuvo bajo la encomienda de: “…los Misioneros del Instituto de 

Hijos del Inmaculado Corazón de María, conocidos comúnmente como claretianos” (p. 

260) y que además el mismo autor tomando datos de los Misioneros Claretianos 

(1934) devela que el territorio que abarca dicha Prefectura es: 

…todo  aquel  territorio  que  en  otro  tiempo  se  denominaba  norte  del  Cauca,  
que  se  extiende  del  mar  Atlántico  hasta  los  ríos  San  Juan  y  Calima,  y  
que  al  presente  comprende dos Provincias llamadas Atrato y San Juan, cuyas 
capitales son Quibdó y Nóvita, respectivamente estableciéndose los límites del 
siguiente modo: al Noroeste, el Departamento de Panamá; al Occidente, el mar 
Pacífico; al Sur, los ríos San Juan y Calima; al Este, Departamento de Bolívar, 
y al Norte, el mar Atlántico (Díaz-Baiges, 2020, p. 260). 

 
La Iglesia, es una entidad con fines espirituales bien estructurada y definida. Su 

historia en el medio de la humanidad marca un hito referencial de acción no sólo 

evangélica como ya se ha descrito; sino que ha jugado por medio de las Órdenes 

Religiosas una tarea cónsona a su naturaleza, así como ha coadyuvado a Colombia 

en la atención y reorganización de sus comunidades desde el siglo XIX en adelante 

(Mosquera-Cetre, 2020). Pero en lo educativo, Rivas Lara (2020) no alude a la Iglesia 

como responsable del emerger educativo en la región; pero sí hace conocer en las 

primeras tres décadas del Siglo XX afloran: “…los colegios Carrasquilla, colegio de la 

Presentación, Colegio Intendencial del Chocó (actual IEFEM) y la Normal Superior de 

Quibdó” (Párr. 2).  

En la actualidad, la Iglesia del Chocó está comprometida con la comunidad en 

su desarrollo, en su formación humana, así como en el progreso académico y/o 



194 
 

educativo de sus lugareños. La función educadora de la Iglesia en territorios como el 

Chocó, desde su condición de Prefectura, luego como Vicariato Apostólico del Quibdó 

(1952) y más tarde como Diócesis (1990) ha mostrado además de su evolución 

eclesial, un trabajo pastoral de orden social y educativo con el propósito de fomentar 

en las Comunidades Chocoanas adscritas jurisdiccionalmente, a la formación de la 

persona humana, desde la premisa de la ecología de la persona, de renovación, donde 

el arraigo moral, axiológico, además de la fe, comulguen afinados en un espíritu 

intersubjetivo y de honestidad (Acta Apostólica Sedis, 1953, 1990). 

En síntesis, la Iglesia ha fungido una interesante tarea pastoral y didáctica. Su 

objeto material el hombre y la mujer chocoano/a, su objeto formal la enseñanza 

eclesial, académica y social a través de conocimientos y habilidades y su objeto final 

la formación de un ser humano auténtico configurado con Cristo desde el amor al 

prójimo y como persona comprensivo y comprometido con la comunidad en su 

desarrollo como ciudadanos libres, responsables, participativos, con alta 

personalidad. 

 
La educación como ente humanizador 

 
Nacemos débiles y necesitamos fuerzas; 

nacemos desprovistos de todo  
y necesitamos asistencia; 

nacemos sin luces y necesitamos inteligencia. 
Todo cuanto nos falta al nacer  

y cuanto necesitamos siendo adultos, 
se nos da por la educación 

Rousseau (1995). 
 

Filosóficamente hablando, se estudia y comprende al hombre. Inclusive, éste 

es un gran problema a los efectos que no sólo la filosofía le estudia desde casi sus 

comienzos, sino que siglos más tarde la antropología, la sociología y la psicología lo 

han tomado como un referente cardinal de estudio, más que por su complejidad, por 

diversas razones que despiertan el interés de comprenderle: bien desde su 

concepción de hombre, desde lo cultural e/o idiosincrático, sus creencias, su 

interacción con el prójimo además de su percepción del otro. Y entre otras razones, 

una disciplina que se aboca a interactuar permanentemente con él es la educación y 



195 
 

honestamente es el campo del saber que ha podido alcanzar un grado de comprensión 

o de conocer qué es el hombre. 

Y es allí donde los conceptos animales social, suma substancial de alma y 

cuerpo, animal superior, incluso el de hombre máquina (Ferrater, 2004), son meras 

acepciones que en un curso de la historia delimitaron qué es el hombre; pero que 

realmente no superaron el problema antropológico. Esta problemática se trasciende 

desde la disciplina de la enseñanza, desde un enfoque realmente humanista y con 

una acción puesta en el ideal de hombre que se quiere: el de humano. Jaeger (2006) 

al pensar al hombre y en consecuencia imbricarlo con la tarea de la educación 

expresa: 

En lo que respecta al problema de la educación, la clara conciencia de los 
principios naturales de la vida humana y de las leyes inmanentes que rigen sus 
fuerzas corporales y espirituales, hubo de adquirir la más alta importancia. 
Poner estos conocimientos, como fuerza formadora, al servicio de la educación 
y formar, mediante ellos, verdaderos hombres, del mismo modo que el alfarero 
modela su arcilla y el escultor sus piedras… (p. 11). 
 
Resulta inocultable en las ciencias de la educación, la coexistencia de 

disciplinas que curricularmente son y están con el propósito de que el estudiante las 

aprenda y/o el docente las enseñe. Saberes interesantes y de gran utilidad para el 

desenvolvimiento profesional y existencial del ser humano a posteriori o para toda la 

vida. Es decir, no se subestiman esos conocimientos enseñados y aprehendidos; pero 

lo que sí es vital en el proceso de la educación y que no puede faltar, es lo que Platón 

denominó formación (πλάττειν) y que se puede apreciar en sus diálogos de la 

República (377B) y en Leyes (671E). Se puede tener una sociedad escolarizada, pero 

no educada; se puede tener una sociedad de científicos y teóricos, pero no formada. 

La forma de la obra de arte (escolar) obedeció a un trabajo modelador del artesano 

(maestro), donde arcilla y piedra, que se mantienen en su constitución material como 

tales, ahora se percibe distinto por su forma, que es esencial y no material. 

Una vez socializando sobre el hombre, su educación y entrando en terrenos 

éticos, se concluyó que se nace hombre, pero a su vez, se estima que existe un ente 

que a ese hombre lo hace humano siendo ésta la educación. El hombre, es aquella 

arcilla o la piedra antes referida, el humano es aquella forma adquirida que por 

tradición e historia individual y con la que se ha evolucionado ordinariamente, es la 



196 
 

que entendemos y asociamos; cuando en realidad, la forma de la cosa que aún es 

arcilla, aún es piedra y en el hombre, aun es hombre de carne y hueso, es su esencia, 

la que realmente define a la cosa en sí. Jarrón, estatua, ser humano. Se puede ser 

hombre y no ser humano; pero para alcanzar el carácter de ser humano, 

necesariamente se debe ser hombre. Lo que vale decirse, que no todo hombre es 

humano; pero todo humano sí es necesariamente hombre. 

En la literatura genealógica se expresa que Dios cuando se da a la tarea de 

ordenar el caos existente dando a su vez origen a las cosas que existen, finaliza 

creando al hombre, pero no al humano; crea al hombre, no al ser humano. Y he aquí 

dos concepciones: el humano y el ser humano. El primero aquel primer sucedido como 

producto de un acto educativo que desterrado de su individualidad se ajusta a la 

primera versión que se quiere de él, es decir, es la manifestación presente de la idea; 

entre tanto que el segundo ya con rigor óntico y ético demarca esa manifestación 

práctica de aquel sujeto transformado y actuante conforme al talante humano, es decir, 

trasciende la idea y se manifiesta ahí, con identidad, formado, configurado (Jaeger, 

2006). 

Muchos hombres han experimentado la educación. Algunos la han vivenciado 

no humanizante, pero sí enajenadora, es decir, no han topado aquel espacio que 

atiende, entiende, enseña y forma; sino aquel que evalúa con el fin de cumplir una 

actividad programática y administrativo-académica, más no con el propósito de revisar 

qué tanto alcanzó el estudiante de lo enseñado para juntos corregir y hacer posible el 

alcance de la(s) competencia(s).  

Esto quiere decir, que, en el contexto educativo, lamentablemente hay 

practicantes de la enseñanza; mas no maestros. Existen los que se conforman con 

enajenar al escolar y no realmente a formar a ese hombre para la humanidad en sí y 

en otros, es decir, de vinculación e interacción empática, comunitaria. La educación 

no puede ser entendida lejos de lo humano y el principal desarrollo que se alcanza 

con la educación, es el de hacer del hombre el ser humano que la realidad histórica, 

social, religiosa, familiar, entre otros, se requiere. 

No se puede pensar la educación sin el hombre y consecuentemente sobre 

ambos su fin: la formación. Y este principio teleológico, único, sin más taxonomía o 



197 
 

listas de finalidades como lo desglosan los imperativos morales en materia educativa, 

es lo que se debe perseguir. Y es ese fin, el que delimita al ser humano de manera 

anagógica, elevarlo al más alto grado, el de ser humano. Así como coexisten 

finalidades de la educación, así mismo se concentran expresiones, conceptos o 

descriptores acerca de ella como se aprecian en la Figura 38. 

 
Figura 38 
Términos con los que se puede entender la educación 

 
Fuente: elaboración del autor 
 

En efecto, en esto consiste ser la escuela, en ello se resume la educación. 

Fundamentalmente un ente liberador, en el entendido que se emancipa el estudiante 

de la docta ignorancia sumándose a un proceso ordinario, metódico, progresivo, 

dinámico y estructurado de interacción e integración con el o los docentes y sus 

compañeros, los estudiantes. Según Toro-García (2007) la educación tiene un 

propósito claro y determinante: “…evitar la deshumanización y favorecer la creación 

de un humano sensible, comprometido con sus semejantes y consigo mismo” (p. 10). 



198 
 

Por ello la integración, el respeto, la inclusión donde todos sin excepción alguna 

acepten al prójimo tal cual es, ser generosos y coadyuvarse en el proceso de 

aprendizaje, una forma empática de manifestar afecto solidario. 

No hay duda que la escuela o la educación además de ser un ente 

humanizante, es un ente liberador de la ignorancia, pero también liberador de la 

esclavitud, pues el conocimiento es poder. Es importante durante el desarrollo 

formativo del escolar, sin distinción de edad y estadio educativo, que éste aprehenda 

lo que los griegos denominaros kataskeíe tou biou, preparación para la vida: aprender 

los valores que debe poner en práctica en todo momento; aprender los conocimientos 

elementales y profundos que serán de gran utilidad en la vida; aprender a ser persona, 

que le permitirá tener puertas abiertas en todo momento; aprender a ser solidarios y 

filántropos, pues en la medida que se ama al prójimo en esa medida se ama a Dios. 

La educación como ente humanizador debe ser entendida, desde la noción del 

ser social (Aristóteles, 2006). Es decirse, se ha de enseñar y formar desde el niño 

hasta el adulto a estar consciente que no está solo en este mundo, así como el todo 

no gira en torno a sí, sino que como persona es un ente que se relaciona con el otro, 

dialoga con su par, requiere ser entendido y comprendido por lo cual está en el deber 

de comprender y entender, esto se denomina intersubjetividad. 

La educación como ente humanizador en su sentido más práctico, consiste en 

reconocer al ser humano en y desde su propia dignidad de persona, ya sea del 

docente hacia el estudiante y viceversa. Ciertamente que el docente como parte-actor 

pedagógico tiene su autoridad ante el estudiante: autoridad didáctica, autoridad 

orientadora y autoridad como gerente del aula. La acción del docente en la educación 

humanizante se ejerce desde el esfuerzo por liberar al ser humano de aquello que no 

le permite ser persona. 

La educación humanizante, se concibe por ser una enseñanza axiológica, que 

enseña al individuo a vivir en comunión. Ya se ha dicho que se debe formar al escolar 

que no vive solo y que su existencia se enmarca en la dialógica intersubjetiva. En 

efecto, se debe enseñar a vivir con los demás, a estar consciente que entre la filosofía 

de la igualdad social y por la que todos tienen los mismos derechos, así como deberes; 

éste coexiste en un contexto diverso por distintas razones: ideologías, credo, cultural, 



199 
 

étnico, social. Alcanzar el grado de intersubjetividad dialógica y práctica, el papel de 

la educación se ha logrado determinando en el sujeto el perfil humano y de persona. 

En consecuencia, estos aspectos aquí delimitados, son entre otras cosas una 

ontologización de la educación y con un contenido axiológico y epistémico que denota 

una forma interactiva e integrativa del proceso de enseñanza-aprendizaje, que 

además, no sólo se concentra en la tarea de transferir conocimientos y en el esfuerzo 

porque el estudiante los asimile, como en la denominada tesis freireana de la 

educación bancaria; sino que es una tarea pedagógica que gira en el marco de la 

formación de la persona humana a ser libre desde su ser y pensar, una educación que 

forma en el valor de la persona desde su integridad, la honestidad, el respeto y la 

verdad. 

 
Fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la iglesia católica 

en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas 

“Convertir para Dios y transformar para la patria”. 
Misioneros claretianos y carmelitas descalzos entre los 

“indios errantes” del Chocó y Urabá, Colombia 
(1908-1952) 

David Díaz Baiges 
 

El primer prefecto apostólico tuvo una especial predilección por los indígenas 

del Chocó, ya que los consideraba como la «raza más abandonada» del territorio, 

unos «desheredados de la fe y de la cultura, (…) de espíritu pobre, incapaces de 

mucho progreso» (Misioneros Claretianos, 1960)). 

La educación ha sido uno de los pilares fundamentales para el desarrollo de las 

sociedades a lo largo de la historia, y en el caso del Chocó, una región caracterizada 

por su diversidad étnica y geográfica, la Iglesia ha jugado un papel crucial en la 

formación de sus habitantes. Desde los primeros tiempos de la colonización, la Iglesia 

Católica se ha establecido en el territorio chocoano, no solo como una institución 

religiosa, sino también como un actor clave en el proceso educativo. En un contexto 

marcado por la pobreza, la violencia y la falta de acceso a servicios básicos, la acción 

de la Iglesia ha sido determinante para llevar la educación formal y los valores 

humanos a muchas comunidades.  



200 
 

Esta intervención ha permitido que generaciones de niños y jóvenes chocoanos 

reciban una formación integral, que no solo incluye el conocimiento académico, sino 

también la transmisión de principios éticos y sociales fundamentales para la 

convivencia. Este ensayo tiene como objetivo destacar el papel de la Iglesia en la 

educación y formación humana en el Chocó, poniendo énfasis en cómo, a través de 

su acción educativa, ha contribuido al cambio social y al fortalecimiento de la identidad 

y la cohesión de las comunidades chocoanas. En un territorio marcado por las 

dificultades estructurales, la Iglesia ha sido un pilar de esperanza, brindando 

oportunidades educativas y fomentando principios que han impactado positivamente. 

La Iglesia ha tenido una influencia significativa en el desarrollo de la educación 

y la formación humana en el Chocó, una de las regiones más biodiversas y 

culturalmente ricas de Colombia. Sin embargo, también es una de las zonas más 

afectadas por la pobreza, la violencia y la falta de infraestructura, lo que ha hecho que 

los procesos educativos y formativos enfrentan múltiples desafíos. A pesar de estas 

dificultades, la Iglesia ha jugado un papel fundamental en la formación de 

generaciones de chocoanos, no solo a través de la enseñanza formal, sino también 

promoviendo valores humanos y éticos, y contribuyendo a la resistencia cultural y 

social de las comunidades en este territorio. 

Citando el documento Gravissimum Educationis (Constitución sobre la 

Educación Cristiana del Concilio Vaticano II, 1965) dice: “La educación debe ser 

integral, orientada al desarrollo completo de la persona humana, en todas sus 

dimensiones: física, intelectual, moral y espiritual. No se puede reducir la educación 

solo a los conocimientos académicos, sino que también debe formar a los estudiantes 

en valores humanos y cristianos, para que contribuyan al bien común y al progreso de 

la sociedad" (núm. °5) 

En este sentido, el precitado documento establece los principios fundamentales 

de la educación cristiana, resaltando la importancia de una formación integral que 

abarque no solo los conocimientos académicos, sino también la formación moral, ética 

y espiritual. La Iglesia, según este documento, tiene la responsabilidad de promover 

una educación que desarrolle todas las dimensiones de la persona humana: 

intelectual, moral y espiritual, como se refleja en la Figura 39. 



201 
 

Figura 39 

Dimensiones de la persona humana 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
La presencia histórica de la Iglesia en el Chocó, se remonta a los primeros 

tiempos de la colonización, cuando las órdenes religiosas comenzaron a establecer 

misiones para evangelizar a los pueblos indígenas y afrodescendientes. Con el paso 

del tiempo, la Iglesia se fue asentando en la región y desarrollando diversas iniciativas 

orientadas no solo a la transmisión de la fe, sino también uno de los primeros logros 

educativos fue la creación de escuelas y centros de enseñanza en pequeñas 

comunidades rurales, muchas veces en condiciones muy precarias. Estas 

instituciones, a pesar de sus limitaciones, representaron un acceso a la educación en 

una región donde las autoridades del Estado no habían logrado llegar con suficiente 

eficacia. 

Y, a lo largo de los años, la Iglesia ha mantenido un compromiso con la 

educación básica en el Chocó, impulsando la creación de escuelas primarias en la 

región, muchas veces en zonas rurales y apartadas donde la presencia estatal era 

escasa o nula. Las escuelas católicas han sido una opción vital para miles de niños y 

niñas chocoanas que, de otra manera, habrían estado privados de la educación. 



202 
 

Más allá de la enseñanza académica, la Iglesia ha jugado un papel central en 

la formación humana y ética de los chocoanos. En un contexto marcado por la 

violencia, la pobreza y las dificultades sociales, los valores cristianos de solidaridad, 

el perdón, la paz y el respeto por la dignidad humana han sido fundamentales en el 

desarrollo de la formación integral de las comunidades. Las enseñanzas de la Iglesia 

han promovido una ética de la justicia social, en la que los derechos humanos y la 

igualdad de oportunidades son valores centrales. A través de su red de parroquias y 

organizaciones sociales, la Iglesia ha ayudado a sensibilizar a la población sobre la 

importancia de la educación y la formación integral, no solo como un medio para el 

progreso material, sino como una herramienta para el desarrollo espiritual y moral. 

En las últimas décadas, el Chocó ha sido escenario de intensos conflictos 

armados que han afectado gravemente a la población. En este contexto, desafiante 

para la Iglesia, ésta ha sido un refugio de paz y un baluarte de resistencia. Durante los 

períodos de violencia y desplazamiento forzado, muchas parroquias han accionado 

como centros de acogida y de protección para las víctimas, al tiempo que han 

mantenido sus esfuerzos educativos. A lo largo de este tiempo, la Iglesia ha sido 

también un actor clave en la promoción de la paz, tanto a nivel local como nacional. 

Ha impulsado procesos de reconciliación en comunidades golpeadas por la violencia, 

promoviendo el diálogo y el entendimiento entre los diferentes actores sociales, 

políticos y étnicos. Esta labor educativa y formativa, centrada en la paz, la 

reconciliación y la convivencia, ha sido fundamental para la reconstrucción del tejido 

social en el Chocó. 

En síntesis, la acción de la Iglesia en la educación y formación humana en el 

Chocó ha sido fundamental para el desarrollo de las comunidades de esta región, 

caracterizada por su aislamiento geográfico, su diversidad étnica y los altos índices de 

pobreza. A lo largo de los años, la Iglesia ha jugado un papel crucial en la creación de 

escuelas, especialmente en áreas rurales y apartadas donde el acceso a la educación 

estatal es limitado. Esta intervención ha permitido que miles de niños y jóvenes 

chocoanos puedan acceder a una educación básica, la cual no solo ha abarcado los 

conocimientos académicos, sino también la formación en valores humanos, éticos y 

espirituales, contribuyentes. 



203 
 

En este sentido, la Iglesia, a través de sus escuelas y programas educativos, 

ha sido un pilar en la educación de los sectores más vulnerables, ofreciendo buscando 

siempre oportunidades de progreso y movilidad social. Los principios establecidos en 

documentos como Gravissimum Educationis del Concilio Ecuménico Vaticano II y 

otros documentos oficiales de la Iglesia como las Cartas Encíclicas, Orientaciones 

Pastorales donde los Obispos exhortan a sus clérigos, a apostar por el trabajo 

constante y consciente en contextos educativos a favor de formar a la persona 

humana, no sólo académicamente, sino moralmente a los efectos de consolidar el 

carácter cívico que tanto requiere el mundo presente. 

El compromiso de la Iglesia con la educación en el Chocó ha sido, y sigue 

siendo, un factor crucial para el cambio social en una región que históricamente ha 

enfrentado graves desafíos. A pesar de las limitaciones y dificultades estructurales, la 

presencia educativa de la Iglesia en esta región ha permitido que generaciones de 

jóvenes puedan soñar con un futuro mejor, contribuyendo al progreso de la sociedad 

chocoana y reafirmando el papel de la Iglesia como un agente de cambio social. La 

labor educativa de la Iglesia ha trascendido las barreras de la pobreza, permitiendo 

que la educación se convierta en un medio para alcanzar mayores oportunidades. 

 
Fundamentos didácticos para la formación de la persona humana 

De ahí surge para los Pastores una gran responsabilidad en la predicación de la 
doctrina de la fe (munusprofético), con la imprescindible colaboración de la tarea 
teológica, en el doble sentido de la teología que elaboran los teólogos y la propia 

formación teológica del Obispo y sus colaboradores  
Rodríguez (2007) 

 

La misión de la Iglesia y por ende, de la educación católica es asumir el 

compromiso de forjar una sociedad que cuide la vida y el entorno, lo cual implica que 

los fundamentos didácticos son la columna vertebral de la enseñanza, que tienen tanto 

la educación como la iglesia en su propósito de perfilar la persona humana. En el 

episodio anterior se comprendió sobre la educación como ente humanizador, donde 

se dejó claramente expresado que la escuela y sus actores son corresponsables en 

la formación del hombre en el reconocimiento del otro y de sí mismo desde la dignidad 



204 
 

humana. En este espacio, se delimitarán metodologías activas efectivas que 

favorezcan la práctica pedagógica en la formación de la persona humana. 

Ciertamente, el hombre nace bueno, pero la dinámica socio familiar, 

socioeducativa, socio religiosa o muchos otros factores en la medida del crecimiento 

y desarrollo del individuo, procuran con o sin intención a disipar el grado de bondad 

que por naturaleza existe en el hombre, como diría Rousseau (1995): “TODO es 

perfecto cuando sale de las manos de Dios, pero todo degenera en las manos del 

hombre” (p. 9). Y es ese el propósito de la educación, procurar que lo que llega a las 

manos humanas se reforme hasta hacerlo auténticamente una persona humana, con 

carismas que se correspondan con su causa para el desarrollo óptimo de las 

comunidades humanas. La familia juega un rol fundamental, al igual que la escuela, 

pero en esta corresponsabilidad la Iglesia se suma para cooperar en la labor de hacer 

del hombre el verdadero y auténtico ser humano que se requiere. 

En este sentido, la iglesia y la educación, en comunión con las familias, ejercen 

la labor de enseñar lo que por naturaleza ostentó el hombre. Es importante tener 

presente qué es lo que se aspira enseñar, pues en el entendido el propósito es formar 

humanamente a la persona, pero ¿bajo qué orden temático o aspectos puntuales de 

atención es posible que éste adquiera tal accidente? Para esto se requiere todo un 

conjunto de elemento, no sólo de orden teórico y práctico, sino también humano, 

profesional y hábil para que la meta en la tarea formativa sea alcanzada. 

Sin duda, la enseñanza es una actividad que viene siendo trillada desde los 

inicios de la tarea educativa. Filosóficamente, muchos contemporáneos como 

Nietzsche (2003) y Jaeger (2006), sólo por citar algunos, se han dedicado no 

propiamente a hablar de didáctica, sino con posturas críticas hacia la enseñanza, así 

como en un orden histórico-crítico de la educación, a enfocar el rol que desempeña la 

educación desde quienes la administran. Es decir, en el primero cuando señala a un 

mero docente, de aquel que sólo hace su enseñar conforme a una práctica relativa de 

la didáctica y por ello es definido como” …seudofilósofo que ignora que educar es 

liberar, no procurar prótesis” (Nietzsche, 2003, p. 21); o en otro extremo, aquel que se 

ha dedicado decir: “… que esta cosa se contempla, no con los ojos del hombre 

moderno, sino con los del hombre griego” (Jaeger, 2006, p. 2). 



205 
 

Para una mejor comprensión, Nietzsche, desde su crítica, destaca la labor que 

ha de llevar a cabo el que enseña, un sujeto que ama el saber, aquel que está 

consciente que su tarea es desatar la mente, la vida y corazones de toda la humanidad 

que enfrenta los fenómenos externos que merodean, esclaviza y amolda a sus 

querencias al hombre. Por eso el mismo alemán decreta que el educador es: “médico 

de la cultura (…) médico de la humanidad moderna” (Nietzsche, 2003, p. 14). Por eso, 

su visión subraya el ideal de los griegos, de aquellos que libremente filosofaron sin 

atajos y sin obstáculos, serenidad del ideal griego de belleza y de humanidad, que 

consiste en hacer ser al hombre, un sujeto de virtud para los griegos, o de valores 

humanos para los actuales. 

En el caso del segundo, la premisa ontogenética de la enseñanza la concentra 

en que el hombre que está frente a los hombres educando, enseñando, formando, no 

lo debe hacer apegado a las modas presentes de hacer enseñanza, sino consciente 

del ideal del griego, es decir que su tarea educadora y formativa debe estar orientada 

hacia la teleología de los genealógicos, la formación del hombre. Y, esta consistía en 

la belleza, que se ha de comprender como lo bueno, lo virtuoso, al armonioso, benéfico 

y satisfactorio para el hombre: simplemente ser. Una enseñanza acompañada, 

orientada, dialogizada, interactiva; exigente, proactiva. 

De tal manera que la fundamentación didáctica debe emerger primeramente en 

el tipo de hombre que se forma para formar, sea éste el que enseña en la escuela, 

como el que enseña en el púlpito, aquellos que socialmente con sus vidas y modos de 

ser, llevan a cabo una pedagogía social, no sólo en la palabra sino en la acción con 

vinculación social bajo preceptos axiológicos coadyuvantes a la consolidación de la 

persona humana. Es importante, además, la generación de actividades que 

mantengan en diligencia a los escolares, en vista que la enseñanza no sólo es ideal 

(teórica), sino vivencial (práctica), integradora, vinculante, relacionada y dialógica. 

Esa formación docente, que debe ser entendida, en este caso, como el clérigo 

en función de formador, así mismo el maestro como Iglesia que es por ser bautizado, 

debe contar con estrategias fehacientes que permitan el desarrollo de actividades 

diversas para ejecutar en y con las comunidades en esta tarea de formación social. El 

trabajo cooperativo, charlas integradoras de base, asistencia a las personas con 



206 
 

necesidad de acompañamiento espiritual, talleres de escuela-trabajo que permiten no 

sólo aprender un arte, sino a ejecutarlo con sentido social; talleres de formación 

humana, entre otros tipos de actividades que vinculen permanentemente a la Iglesia 

como Institución espiritual desde el marco educativo con el propósito de hacer de los 

individuos, personas humanas que sienten y atienden al prójimo desde la noción 

evangélica del amor. 

 
Formación docente y clerical 

 
Tradicionalmente se tiene comprendido, que el clérigo y/o el religioso ha sido 

formado para atender asuntos estrictamente de orden espiritual o en asociación a ello, 

para ejercer labores do índole pastoral, es decir, de acompañamiento y asistencia a 

las comunidades en su diversidad fenotípica o característica social: enfermos, asilos, 

albergues, escuelas, aldeas, incluso los movimientos de apostolado, entre otros tantos 

que pueden existir. Ampliamente se ha comprendido, incluso desde la razón histórica, 

que la labor de la Iglesia pese a su fin espiritual viene asociada la tarea educativa, 

didáctica. La Iglesia forma y enseña, no sólo desde el contenido bíblico por su principio 

kerigmático, sino que además atiende pedagógica y andragógicamente a los fieles 

desde una perspectiva axiológica con el fin de orientar la existencia hacia el ser 

persona. 

De tal manera que la tarea educadora no sólo está destinada en el ejercicio a 

aquellos hombres y mujeres que se han capacitado competentemente para el ejercicio 

de la enseñanza; la Iglesia desde la estructura clerical, también sostiene una labor 

pedagógica a los fines de orientar a las masas humanas como creyentes o como 

miembros de la sociedad, principalmente a la salvación y para aquellos no 

comprometidos con las tareas laicas de la Iglesia, por lo menos que aspiren a ser 

hombres y mujeres de bien, personas humanas fundamentalmente. El Papa Pío XI a 

comienzos del siglo XX declara que: 

La educación no es una obra de los individuos, es una obra de la sociedad. 
Ahora bien, tres son las sociedades necesarias, distintas, pero armónicamente 
unidas por Dios, en el seno de las cuales nace el hombre: dos sociedades de 
orden natural, la familia y el Estado; la tercera, la Iglesia, de orden sobrenatural 
(Pío XI, Divini Illius Magistri, 8). 
 



207 
 

El hándicap del Sumo Pontífice de comienzos de siglo XX acerca de la 

sociedad, está discriminada de la misma manera como bien está estructurado el todo 

y fundamentalmente la persona. Es decir, el hombre es tan naturaleza, como a la vez 

es espíritu, ergo, coexiste en el marco de la sociedad esa realidad natural y espiritual 

a la vez, la primera son la familia y el Estado; y la segunda, la Iglesia como institución 

sostenible por fuerza sobrenatural, de orden espiritual. 

Esta contribución pontifical declara, con ahínco, que la tarea educativa no sólo 

es y pertenece al hombre común, sino que la Iglesia jerárquicamente hablando, 

también le corresponde en todos sus quehaceres, así como en las diversas prácticas 

litúrgicas, ejercer la tarea formadora y didáctica. Pero ésta, ha de ser diligente e 

integradora, en vista que a través de trabajos articulados con las instituciones 

educativas, pueden impactar en la tarea de la formación de la persona humana, pues 

no sólo se atienden a los escolares y demás miembros actuantes y eficientes dentro 

de las escuelas, sino que trasciende a los hogares e incluso a la sociedad. 

En este orden de ideas, se estaría hablando de la formación docente de la 

Iglesia. Y como ya se ha aprehendido que la Iglesia son todos aquellos seres humanos 

que a través del bautismo renuncian al pecado y apuestan a una vida ejemplar y 

santificada en pro de la salvación; también es imperativo discriminar que la Iglesia son 

aquellas personas que por su condición  de investidura, ostentan responsabilidades 

dentro de ella, por ejemplo: los diáconos, presbíteros y obispos, así como los 

religiosos/as o de vida consagrada, que fieles a sus votos y carismas, tienen a la par 

la tarea de ejercer la enseñanza, no sólo de la fe, sino de la formación humana de la 

persona. 

La formación docente en el contexto eclesial es un proceso fundamental y 

necesario. El propósito está en preparar a los educadores, así como a los actores 

religiosos en la formación axiológica que más allá de la información y noción acerca 

de tales principios morales, resulta ser el voto existencial de la vida personal que ahora 

es un referente en la sociedad por la enseñanza cristiana y antropológico-moral a la 

que se ha asociado. Por otra parte, la formación pedagógica, en el entendido técnico 

de planear, ejecutar, evaluar y supervisar las actividades que han considerado 

necesarias en pro del desarrollo humano de la persona. 



208 
 

Asimismo, la generación de encuentros permanentes con el propósito técnico 

y necesario, de planificar y evaluar las actividades que deben irse ejecutando, a tenor 

del ritmo social acelerado que exige desde la preparación pedagógica, la generación 

de estrategias, metodologías y recursos para el desarrollo efectivo de lo planeado. Es 

decir, es una tarea que exige formación tanto en el docente como en el clérigo. La 

Figura 40 delimita algunos aspectos claves y necesarios para la formación docente. 

 
Figura 40 
Aspectos singulares de la formación docente para la formación humana. 

 
Fuente: elaboración del autor 

 
Y, en ese orden de ideas, la Diócesis de Quibdó permanentemente emite 

Orientaciones Pastorales dirigidas al Clero en donde se exhorta la atención prioritaria 

a las Instituciones de Educación en todos sus niveles ya que la Iglesia conjuntamente 

con la familia y el Estado han de velar por la formación del ciudadano; a su vez que 

exhorta a ejercer una tarea formativa y transformativa-colaborativa en las 

comunidades, por lo que se requieren líderes sociales en cada una de las localidades, 

este radio de acción hace visible y dinámica la labor de la Iglesia, pues ella no sólo es 

regida por el clero y los obispos, sino que los bautizados quienes también son Iglesia, 



209 
 

cooperan con la institución en la edificación del Reino haciendo de sus prójimos 

hombres y mujeres de bien. 

En síntesis, la formación continua de los docentes y de los miembros del clero 

para la Diócesis de Quibdó, entran en las prerrogativas episcopales del Lugar, cuando 

se estima la formación de líderes locales. En la Diócesis de Quibdó es un componente 

esencial de la labor pastoral, especialmente en un contexto tan diverso y alejado de 

los grandes centros urbanos. Estos líderes, que son laicos, catequistas y otros 

miembros comprometidos de las comunidades, juegan un papel crucial en la 

transmisión de la fe, el acompañamiento espiritual y la dinamización de la vida eclesial 

en las zonas rurales y urbanas. La formación de estos líderes tiene como objetivo 

empoderar a las personas locales para que sean agentes activos de evangelización, 

promotores de justicia social y defensores de los valores cristianos en sus 

comunidades, además de conocer y comprender la tradición de la Iglesia, sus 

documentos e incluso algunas teorías filosóficas y pedagógicas que coadyuvan a la 

labor educativa pastoral como se expresa en la Tabla 5. 

 
Tabla 5 
Fundamentos onto-epistemológicos de documentos eclesiológicos y pedagógicos 

Documento 
Fundamento Enfoque 

principal 
Estructura 

general Ontológico Epistemológico 

Gravissimum 
Educationis 

(1965) 

Ser humano 
creado a imagen 
de Dios, con 
dignidad, 
libertad y 
capacidad de 
autodesarrollo. 

La educación revela 
la verdad integral de 
la persona por medio 
de fe y razón. 

Educación 
cristiana como 
derecho humano 
integral. 

Introducción, 
principios 
generales, niveles 
educativos, rol de 
la Iglesia, 
colaboración 
educativa. 

Gaudium et 
Spes (1965) 

Persona como 
centro de la vida 
social, con 
vocación 
trascendente y 
comunión con 
Dios. 

Diálogo entre fe y 
ciencia, experiencia 
humana como vía de 
acceso a la verdad. 

Iglesia 
comprometida 
con los desafíos 
del mundo 
actual. 

Parte I: Doctrina 
antropológica y 
social. Parte II: 
Problemas 
contemporáneos 
(familia, cultura, 
paz) 

Evangelii 
Nuntiandi 

(1975) 

Persona como 
agente y 
receptor de 
evangelización, 
llamada a la 
conversión. 

El conocimiento de 
la fe se transmite por 
testimonio, 
experiencia y 
anuncio. 

Evangelización 
integral: 
espiritual, 
cultural y social. 

Introducción, 
naturaleza de la 
evangelización, 
métodos, 
agentes, 
conclusiones 

Redemptor 
Hominis (1979) 

Cristo revela al 
hombre su 
verdadera 

La fe permite 
conocer la verdad 

Cristo como 
centro de la 
historia humana 

Herencia papal, 
dignidad humana, 
rol de la Iglesia 



210 
 

dignidad y 
destino. 

plena sobre el ser 
humano. 

y de la acción 
eclesial. 

en el mundo 
moderno 

Fides et Ratio 
(1998) 

Ser humano 
como buscador 
de sentido, con 
apertura racional 
y trascendente. 

Complementariedad 
entre fe y razón 
como vías hacia la 
verdad. 

Superar el 
relativismo y 
recuperar la 
búsqueda 
filosófica de la 
verdad. 

Introducción, 
historia fe-razón, 
crisis del 
pensamiento, 
propuestas para 
la filosofía 
cristiana 

Laudato Si 
(2015) 

Ser humano 
como parte de la 
creación con 
responsabilidad 
hacia la “casa 
común”. 

Saber integral: 
ciencia, ética, 
espiritualidad y fe. 

Ecología integral 
como justicia 
ambiental y 
social. 

Diagnóstico 
ecológico, causas 
humanas, 
propuesta 
integral, 
educación 
ecológica 

Fratelli Tutti 
(2020) 

Persona como 
ser relacional, 
llamado a la 
fraternidad 
universal. 

El conocimiento se 
construye desde la 
experiencia, el 
encuentro y el 
diálogo. 

Fraternidad y 
amistad social 
como caminos 
hacia la paz y 
justicia global. 

Introducción, 
crítica a modelos 
individualistas, 
propuestas para 
una nueva cultura 
del encuentro 

Compendio de 
la Doctrina 
Social de la 

Iglesia (2004) 

Persona como 
sujeto social, 
relacional, libre y 
digna, con 
derechos y 
deberes. 

El conocimiento 
social parte de la fe 
encarnada en la 
realidad histórica. 

Principios éticos 
y sociales de la 
acción de la 
Iglesia. 

Introducción, 
principios de la 
DSI, temas 
sociales (trabajo, 
economía, 
cultura, política) 

Educar al 
diálogo 

intercultural 
(Congregación 

para la 
Educación 

Católica, 2013) 

Persona abierta 
a la diversidad, 
con identidad 
propia y 
capacidad de 
encuentro 

Diálogo como 
método 
epistemológico: 
aprender del otro, 
integrar saberes 

Educación 
católica como 
espacio de 
diálogo y 
construcción de 
paz intercultural 

Introducción, 
principios, papel 
de la escuela, 
formación 
docente, desafíos 
actuales 

Pedagogía de 
la Autonomía 
(Freire, 1996) 

El ser humano 
es inacabado, 
libre, en proceso 
de formación y 
transformación. 

El conocimiento se 
construye desde la 
práctica crítica, 
dialógica y 
liberadora. 

Educación como 
práctica de 
libertad, ética y 
responsabilidad. 

Saberes 
necesarios para 
educadores: 
respeto, diálogo, 
criticidad, 
autonomía, ética 

Fuente: elaboración del autor 
 

En síntesis, esta matriz permite evidenciar cómo los distintos documentos 

oficiales de la Iglesia (magisteriales y pedagógicos) han desarrollado una visión 

coherente y progresiva sobre la persona humana, la educación y la formación integral. 

Además, permite vincular estas concepciones con las realidades y desafíos concretos 

de las comunidades chocoanas, caracterizadas por su diversidad cultural, exclusión 

histórica y riqueza espiritual. 

 



211 
 

El Aprendizaje Basado en Proyectos (ABP) para la formación de la persona 

humana 

 
En el ámbito educativo, han emergido diversas técnicas o métodos que 

favorecen el aprendizaje en los estudiantes. Y no sólo se ha repensado a favor del 

estudiante como individual, sino como colectivo. Ciertamente, el docente por tradición 

ha ejercido una enseñanza común en el ambiente apropiado para la didáctica, pero la 

dinámica e interactividad en el desarrollo del evento académico ha resultado 

significativo desde la tesis constructivista como herramienta de aprendizaje grupal y 

de creación conjunta del conocimiento. 

En este sentido, es el ABP una metodología apropiada para ejecutar en el 

trabajo formativo y didáctico en las comunidades del Chocó, los grupos de apostolado 

parroquial, en las Instituciones Educativas y otras comunidades humanas que suman, 

con el propósito de formar el talante cívico o ciudadano de la población del Chocó. La 

realización de trabajo conjunto y en la formulación de proyectos en atención a 

necesidades o fenómenos circundantes en el contexto; así como el desempeño de 

trabajos conjuntos para reflexionar aspectos puntuales de estudio, permitiendo a sí la 

interrelación entre personas, la socialización de perspectivas y saberes, consolidación 

de conclusiones sobre los cuales emprender acciones de trabajo y atención a las 

comunidades del Chocó. 

Pero además de la atención sistemática a razón del empleo del ABP como 

metodología, es un recurso estratégico idóneo para ejecutar en los contextos donde 

se ejerza la formación de las comunidades, permitiendo la concentración, 

interactividad intersubjetiva donde se construyen aspectos delimitante de la conducta 

humana y el perfil cívico a la luz del Evangelio presidido por un equipo 

transdisciplinario que apuestan a la atención a las comunidades del Chocó y a la 

formación de su pueblo con nuevas visiones, diversas a las que ha ido dejando la 

insurgencia armada en los últimos tiempos en la localidad. 

Como se ha expresado a lo largo del estudio, el propósito es la persona humana 

y su formación ciudadana. La ABP coadyuva a esta tarea y anhelo que la Iglesia 

sostiene en estos tiempos conexa con las ciencias de la educación. Realizar trabajos 

en equipo, enseñar a trabajar en equipo, convenir y construir proyectos simples o 



212 
 

complejos pero necesarios, permite comprender, en efecto, que el ABP es el recurso 

educativo, metodológicamente hablando, que favorece la formación de la persona 

humana, además que contribuye al desarrollo del sentido crítico y creativo de los 

miembros actuantes en el acto formativo (Zapata et al., 2024). 

Con la práctica de la ABP, además de proporcionar encuentros con 

participantes en las tareas planeadas por la Iglesia Católica local en las comunidades 

y con los grupos de apostolados, anexo a ello, los trabajos cooperativos y generación 

de los proyectos, el ABP resulta ser un método generador de recursos digitales con 

los cuales poder suministrar información, compartir notas sustentadas en 

informaciones noticiosas devenidas del Estado, Orientaciones Episcopales, así como 

Parroquiales. Los ABP permiten la creación de Blog´s, redes sociales, videos 

multimedias donde se comparten diversos relatos coherentes y atractivos en virtud del 

estudio 

Asimismo, el ABP fomenta la creatividad, de tal modo que es una estrategia y/o 

recurso favorable para trabajar con las comunidades en todas las edades. Es un 

recurso interactivo, donde se impulsa la intersubjetividad y de ella el respeto, la 

amabilidad, la honestidad, la justicia, es decir, promueve la axiología como virtud en 

el trabajo; asimismo, con el trabajo en equipo, la socialización de experiencias que 

valiéndose de recursos tecnológicos y/u ofimáticos, difundir las actividades 

desarrolladas y los productos que emergen de las vivencias 

Finalmente, las ABP, recurso didáctico de valor en las nuevas tendencias 

pedagógicas de enseñanza y aprendizaje, conlleva a hacer en cada uno de los 

actores, que sea dinámica e interactiva cada actividad a desarrollar e 

informativamente difundida a los fines de visibilizar las tareas ejecutadas, los trabajos 

realizados en las comunidades, la generación de nuevos grupos como: semilleros de 

investigación, que en conjunto con Universidades del contexto, conllevan a 

sistematizar diversos objetos de estudio que emergen como fenómenos, así 

considerados por los mismos actores. 

En otro orden de ideas, como proceso conclusivo de esta interesante 

investigación, es necesario considerar la vinculación que se evidenció durante la 

misma en cuanto a la teoria humanista (Rogers, 1986), teniendo en cuenta que cuando 



213 
 

se trata de formar a una comunidad en los principios y valores de la Iglesia Catolica, 

se tiene que tomar en cuenta al ser como ser que piensa y siente y que por sus 

particularidades, debe ser comprendido desde sus experiencias y circunstancias, 

cuestión que es requerida en la acción formativa propuesta, tomando en cuenta los 

lineamientos del deber ser (Kant, 2005), porque la mejor manera de enseñar es con 

el modelamiento, y esto implica que la acción educativa debe comenzar por quien 

forma, de manera de impactar en los otros y causar una impresión positiva que genere 

un impacto adecuado en los otros.  

De la misma manera, se otorga relevancia a la teoria sociocultural de Vigotsky, 

y. Luria (1993), cuando expresan la necesidad de tomar en cuenta el contexto donde 

se desenvuelven las personas, sus tradiciones, su lenguaje, su cosmovisión, que, en 

este caso, indicó tener conocimiento de las realidades en la comunidad de Chocó, su 

historia, para partir de esos elementos y poder desarrollar desde lo ontológico, los 

procesos epistemológicos analizados por el investigador. 

En efecto, para el desarrollo del presente estudio, el investigador asumió un  

enfoque comprometido, reflexivo y éticamente responsable frente a la realidad social, 

cultural y espiritual de las comunidades chocoanas, por ello, su labor investigativa se 

sustentó en una ruta hermenéutica-crítica, que reconoce a los sujetos no solo como 

fuentes de información, sino como actores activos en la construcción colectiva del 

conocimiento. Esta visión parte del principio de que: “comprender implica situarse en 

el horizonte del otro, dialogar con su mundo y con su verdad” (Gadamer, 2006, p. 384). 

Durante el proceso investigativo, la vinculación fue directa, en contextos comunitarios 

donde la Iglesia Católica desempeña un papel significativo en la educación y la 

formación humana. Esto supone: 

La participación activa en celebraciones litúrgicas, encuentros pastorales, 

espacios de formación y actividades educativas comunitarias me permitió una 

comprensión más profunda del entramado simbólico, pedagógico y espiritual presente 

en la acción de la Iglesia. La inmersión en estos espacios fue crucial, no solo como un 

observador, sino como un participante consciente que experimentó los procesos 

educativos y formativos en su dimensión humana y trascendental. A través de la 

interacción constante con los miembros de la comunidad, se pudo contemplar cómo 



214 
 

la educación y la espiritualidad se entrelazan para transformar la vida de los individuos, 

como afirma Freire (1997): "La educación no cambia el mundo, cambia a las personas 

que van a cambiar el mundo" (p. 12). Esta perspectiva subraya cómo el 

involucramiento directo y reflexivo en estos espacios tiene un impacto profundo tanto 

en los individuos como en la transformación colectiva de las comunidades. 

La formación educativa en estos contextos no solo se basa en la transmisión 

de conocimientos académicos, sino que se articula con prácticas espirituales que 

promueven valores de solidaridad, justicia y respeto por la dignidad humana. Cada 

encuentro, cada celebración, se convierte en una instancia pedagógica que no solo 

imparte saberes, sino que también invita a los participantes a redefinir sus relaciones 

con ellos mismos, con los demás y con lo sagrado. Esta dimensión pedagógica y 

simbólica crea una espiral de cambio, en la cual los aprendizajes adquiridos se 

integran a las prácticas cotidianas y se proyectan hacia la comunidad, generando 

procesos de empoderamiento y transformación. En este sentido, la educación en el 

ámbito pastoral no es solo un acto de formación intelectual, sino un proceso integral 

de humanización, que toca los aspectos emocionales, espirituales y sociales de los 

individuos. 

Además, como señala Kolb (1984): "El aprendizaje es el proceso por el cual el 

conocimiento se crea a través de la transformación de la experiencia" (p. 38). Esta 

perspectiva resalta cómo el aprendizaje experiencial se basa en la vivencia directa, 

que es clave en los contextos educativos y espirituales observados en las 

comunidades chocoanas. La interconexión entre lo simbólico y lo pedagógico en estas 

experiencias de formación permite una comprensión holística de la educación, donde 

cada actividad comunitaria, cada ritual y cada práctica de enseñanza tiene una 

dimensión tanto cultural como espiritual. La acción de la Iglesia, vista desde esta 

perspectiva, se convierte en un medio para reconstruir la identidad de los miembros 

de la comunidad, promoviendo un sentido de pertenencia y de solidaridad colectiva 

basado en principios cristianos que trascienden las barreras individuales. 

La realización de entrevistas en profundidad con agentes pastorales, docentes, 

líderes comunitarios y estudiantes, bajo un clima de apertura, diálogo respetuoso y 

valoración de sus saberes, fue un componente esencial de mi investigación. Este 



215 
 

proceso permitió no solo la recogida de información, sino también la construcción 

colectiva de conocimiento a partir de las experiencias y perspectivas de los actores 

involucrados. Como señala Bohm (2005): "El diálogo es una forma de pensar juntos, 

de abrirse mutuamente a la comprensión de las realidades compartidas" (p. 26). Esta 

idea subraya la importancia de un espacio en el que las voces de todos los 

participantes se entrelazan y se nutren mutuamente, permitiendo que surjan nuevas 

formas de comprensión y reflexión conjunta. 

El clima de apertura y respeto fue crucial para crear un ambiente de confianza, 

donde los participantes se sintieran cómodos compartiendo sus experiencias, sus 

desafíos y sus aprendizajes. De este modo, las entrevistas no solo fueron 

herramientas de recolección de datos, sino también acto de escucha activa, en los 

que se valoraron profundamente las cosmovisiones, creencias y saberes que estos 

actores comunitarios tienen respecto a la educación y la formación humana desde la 

perspectiva de la Iglesia Católica. Este enfoque dialogal también permitió que los 

participantes fueran reconocidos como co-creadores de conocimiento, ya que sus 

perspectivas no se consideraron como simples informaciones, sino como elementos 

fundamentales que enriquecen y dan forma al proceso investigativo. 

Además, este enfoque respetuoso y colaborativo permitió destacar las 

experiencias vividas, promoviendo una reflexión crítica y profunda sobre los procesos 

educativos en los que la Iglesia está involucrada. Las entrevistas revelaron cómo la 

educación, en estos contextos, no se limita solo a los aspectos académicos, sino que 

está imbuida de valores espirituales, culturales y comunitarios, que son esenciales 

para la formación integral de los individuos. En este sentido, la investigación no solo 

se centró en obtener datos objetivos, sino que también se comprometió con una visión 

humana y transformadora, en la que cada participante, desde su experiencia única, 

aportó al entendimiento de la acción educativa de la Iglesia en las comunidades 

chocoanas. 

La sistematización y análisis interpretativo de las narrativas recogidas, con el 

fin de identificar categorías clave de carácter ontológico (como la visión del ser 

humano, la dignidad y la espiritualidad) y epistemológico (formas de conocer, 

pedagogía pastoral, saberes comunitarios) que sustentan dicha acción educativa, se 



216 
 

desarrolló bajo la comprensión de que: “la interpretación del discurso no busca 

generalizar, sino comprender el sentido situado que emerge de las voces y contextos 

concretos” (Vasilachis de Gialdino, 2006, p. 38). A lo largo del estudio, el investigador 

sostuvo una actitud ética e intercultural, reconociendo la riqueza de las cosmovisiones 

afrodescendientes, mestizas e indígenas del Chocó, y evitando imponer una mirada 

externa. Se procuró dialogar con las realidades locales desde una perspectiva de 

justicia social, dignidad humana y fe contextualizada. 

Este proceso no solo fortaleció la rigurosidad y profundidad del trabajo 

investigativo, sino que transformó mi propia comprensión sobre la educación desde la 

fe, el valor del conocimiento situado y el papel fundamental de la espiritualidad en la 

formación integral de las personas. A lo largo del contacto con las comunidades 

chocoanas, comprendí que la educación promovida por la Iglesia Católica no se 

reduce a la transmisión de contenidos doctrinales o escolares, sino que se configura 

como un proceso profundamente humanizador, centrado en la dignidad, el 

acompañamiento y el despertar de la conciencia crítica. 

La educación desde la fe, en estas comunidades se enraíza en una teología 

encarnada y liberadora, que reconoce a cada persona como imagen de Dios y sujeto 

histórico. En este sentido, la dimensión espiritual no es un añadido, sino el núcleo que 

orienta los valores, las prácticas pedagógicas y el horizonte de sentido de la formación 

humana. "Educar es un acto de amor, por tanto, un acto de valor" (Freire, 1997, p. 8); 

implica una praxis que transforma tanto al educador como al educando. 

Por otro lado, el contacto con saberes locales, prácticas culturales 

afrodescendientes e indígenas, y formas comunitarias de aprendizaje me llevó a 

valorar profundamente el conocimiento situado. Este tipo de saber no parte de la 

abstracción, sino de la experiencia concreta, del cuerpo, del territorio y de la memoria 

colectiva. Reconocer estos saberes es una forma de descolonizar el pensamiento y 

abrirse al diálogo entre la fe cristiana y las cosmovisiones ancestrales. 

Finalmente, se comprendió que la espiritualidad no es un componente 

periférico, sino el alma del proceso educativo en estos contextos. La espiritualidad, 

entendida como experiencia de trascendencia, relación con lo sagrado y compromiso 

con el prójimo, da sentido a la vida personal y comunitaria, y sostiene los procesos de 



217 
 

resistencia, esperanza y transformación. Según la Congregación para la Educación 

Católica: "La formación integral exige la inclusión de la dimensión trascendente y 

espiritual, que permita al ser humano abrirse a la verdad y a la plenitud de su vocación" 

(p. 5), aspectos estos que permitieron llevar a cabo esta indagación para conocer más 

de cerca, como la Iglesia Católica desarrolla su acción formativa, asumiendo lo 

humano, lo espiritual junto con lo social, adecuando sus actividades en vinculación 

con la comunidad y con su gente. 

De igual manera, las acciones desarrolladas permitieron evidenciar la 

Importancia de la formación humana y humanística (Vallejo, 2010), en cuanto a los 

principios y valores orientados a fundamentar la cosmovisión cristiana aportando al 

desarrollo de aspectos: físicos, estéticos, corporales, cognitivos, psicológicos, 

sociales, ecológicos y cristianos, a través del fundamento ontológico, epistemológico 

y axiológico. 

 
Síntesis reflexiva 

 
En atención a los hallazgos de la investigación y en el análisis de los 

fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción educativa de la Iglesia 

Católica en las comunidades chocoanas, se pueden ofrecer las siguientes reflexiones 

finales para mejorar y fortalecer el impacto de la educación en la región del Chocó: 

Fortalecer la formación integral desde una visión cristiana del ser humano. La 

Iglesia debe continuar promoviendo una educación integral que no solo abarque el 

aspecto académico, sino también el desarrollo moral, espiritual y social de los 

estudiantes. Basándose en su visión ontológica del ser humano, que lo concibe como 

un ser creado a imagen y semejanza de Dios, la Iglesia debe seguir promoviendo en 

sus programas educativos una formación que valore la dignidad humana, la ética 

cristiana y los principios de la solidaridad, justicia y paz. 

Adoptar enfoques pedagógicos interculturales. En el Chocó, donde conviven 

diversas comunidades afrodescendientes e indígenas y mestizas, la Iglesia debe 

promover una educación que reconozca y respete las diferentes cosmovisiones, 

lenguas y tradiciones culturales de estas comunidades. Integrar un enfoque 

intercultural en el currículo educativo es esencial para garantizar que los estudiantes 



218 
 

se sientan identificados y respetados en su identidad cultural y espiritual. La educación 

debe ser un medio para fortalecer la diversidad y promover la convivencia armónica 

entre las diferentes etnias de la región. 

Impulsar la capacitación y el acompañamiento continuo a los educadores. Para 

que los educadores católicos sean agentes efectivos de la educación integral, la 

Iglesia debe ofrecer programas de formación continua que incluyan no solo el 

desarrollo pedagógico, sino también una sólida formación en valores cristianos, 

diversidad cultural y adaptación a las necesidades locales. Capacitar a los maestros 

en nuevas metodologías y en el uso de herramientas pedagógicas modernas es 

crucial para enfrentar los desafíos educativos en zonas rurales y marginadas del 

Chocó. 

Fomentar la cooperación con otras instituciones educativas y sociales. La 

Iglesia debe fortalecer su papel como mediadora entre la comunidad y otras 

instituciones educativas, como el Estado, organizaciones no gubernamentales y 

universidades, con el objetivo de mejorar los recursos y la calidad educativa en las 

zonas rurales del Chocó. Las alianzas estratégicas con estas instituciones pueden 

contribuir al acceso a nuevas tecnologías, formación de los educadores y construcción 

de infraestructuras adecuadas para la enseñanza. 

Incorporar formación técnica y vocacional adaptada a las necesidades locales. 

Dada la realidad económica y social del Chocó, la Iglesia debería poner un énfasis 

especial en la educación técnica y vocacional. Implementar programas de formación 

profesional en áreas clave como la agricultura, la salud, el turismo y el emprendimiento 

local, adaptados a las necesidades y potencialidades de la región, podría proporcionar 

a los jóvenes chocoanos herramientas para acceder al empleo o crear sus propios 

emprendimientos, mejorando así su calidad de vida. 

Reflexionar sobre la relación entre fe y razón en el contexto educativo. La 

Iglesia, al continuar su labor educativa, debe promover la reflexión sobre la relación 

entre la fe y la razón, con un enfoque que permita a los estudiantes comprender que 

ambos aspectos son complementarios. La enseñanza católica puede proporcionar un 

marco ético y espiritual sólido que guíe a los estudiantes no solo en su desarrollo 



219 
 

académico, sino también en su capacidad crítica y en la toma de decisiones morales, 

favoreciendo la construcción de una sociedad más justa y solidaria. 

Garantizar el acceso equitativo a la educación en zonas marginadas. La Iglesia 

debe hacer un esfuerzo por garantizar que todos los niños y jóvenes de las 

comunidades chocoanas, sin importar su origen socioeconómico o etnia, tengan 

acceso a una educación gratuita y de calidad. Esto incluye superar las barreras 

geográficas, económicas y culturales que limitan el acceso a la educación en las zonas 

más remotas y desfavorecidas del Chocó. 

Reforzar la participación de la comunidad y las familias en el proceso educativo. 

La Iglesia debe continuar promoviendo la participación activa de las familias y la 

comunidad en el proceso educativo. La colaboración entre los padres, los educadores 

y los líderes comunitarios es esencial para crear un entorno educativo sólido y 

comprometido. Además, esta participación fortalecerá el vínculo entre la enseñanza 

escolar y la vida cotidiana de los estudiantes, promoviendo una educación que 

responda a las realidades locales. 

Evaluar y ajustar los programas educativos según las necesidades locales. La 

Iglesia debe implementar sistemas de evaluación constantes de sus programas 

educativos, para medir su efectividad y adaptar los enfoques pedagógicos a las 

realidades cambiantes de las comunidades chocoanas. Las evaluaciones deben ser 

participativas e incluir la opinión de los estudiantes, padres y maestros, para que los 

programas educativos respondan a las verdaderas necesidades de las comunidades. 

Promover la educación como herramienta de transformación social. La Iglesia 

debe continuar utilizando la educación como una herramienta para transformar 

socialmente a las comunidades chocoanas, abordando no solo la pobreza material, 

sino también la pobreza de valores y oportunidades. A través de la educación, se debe 

fomentar la conciencia crítica, la acción solidaria y el compromiso social de los 

jóvenes, alentándolos a trabajar por el bienestar colectivo y la construcción de una 

sociedad más justa y equitativa. 

Finalmente, la acción educativa de la Iglesia Católica en las comunidades 

chocoanas tiene un gran potencial para transformar la realidad de la región. Sin 

embargo, para maximizar su impacto, es fundamental que la Iglesia siga adaptando 



220 
 

su enfoque educativo a las necesidades locales, sin perder de vista sus principios 

ontológicos, axiológico y epistemológicos, basados en la dignidad humana, la 

solidaridad y la fe cristiana. Las recomendaciones aquí presentadas buscan fortalecer 

la educación integral, inclusiva y transformadora, promoviendo el desarrollo humano 

y social de las comunidades chocoanas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 
 

REFERENCIAS 

 
Acta Apostolicae Sedis. (1953) Commentarium officiale. Annus XXXXV - Series II . XX. 

Typis Polyglottis Vaticanis M * DCCCC * LIII 

Altarejos, F. (2006). Ética Docente. Ariel. 

Aranguren-Díaz (2024).  Pedagogía de la interioridad, la espiritualidad ignaciana y los 

procesos de reconciliación en la vida y misión de la Compañía de Jesús [Tesis 

Doctoral). Universidad Pedagógica Experimental Libertador],  

Aristóteles (1986). Ética a Nicómaco. Espasa-Calpe. 

Aristóteles (2006). Metafísica. Espasa Calpe. 

Barreneche, G. (2018). Función de enseñar en la iglesia: canones 747 – 755 un 

acercamiento a sus contenidos doctrinales. [Trabajo de grado, Pontificia 

Universidad Javeriana de Bogotá]. 

https://apidspace.javeriana.edu.co/server/api/core/bitstreams/13c3cdf7-1d1c-

42e4-9364-9272fc99efea/content 

Bascapé, M. y Madoi, R. (2014). Il portale Web-GIS “Milano e le sue associazioni”: 

l’impronta del tessuto sociale e delle sue relazioni nel contesto urbano (XVI - 

XX secolo) En: CIRICE 2014 - VI Convegno Internazionale di Studi. Città 

mediterranee in trasformazione. Identità e immagine del paesaggio urbano tra 

Sette e Novecento. Milán.  

Bautista de la Cruz, E. (2020). Influencia de la religión católica en la formación de 

valores morales de los estudiantes de quinto grado de secundaria del Colegio 

San Francisco de Asís de Cayma, Arequipa, 2019. (Trabajo de Grado) 

Universidad Nacional de San Agustín, de Arequipa, Perú. 

https://alicia.concytec.gob.pe/vufind/Record/UNSA_6e0d7faa7d3b98ab33838b

161d4dd9ae 

Benítez-Pérez, M. (2017). La familia: Desde lo tradicional a lo discutible. Centro de 

Estudios Demográficos, 26. 58-68. 

http://scielo.sld.cu/pdf/rnp/v13n26/rnp050217.pdf 

Biblia Pastoral (1974). La Nueva Biblia Latinoamericana. Ricciardi, R. y Hursult, B. 

Madrid. Ediciones Paulianas. 

Bohm, D. (2005). Diálogo: Una técnica de comunicación para la resolución de 
conflictos. Ediciones Siglo XXI. 

Botana, A. (2019). La escuela como proyecto evangélico. Edit. CCS 

Caamaño, J. (2022). La Historia y el Método Teológico en América Latina. Revista 

Teología,139, 79-99. 

http://scielo.sld.cu/pdf/rnp/v13n26/rnp050217.pdf


222 
 

https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/15706/1/historia-

m%C3%A9todo-teol%C3%B3gico.pdf 

Canals-Vidal, F. (1992). Historia de la filosofía medieval. Herder 

Carbonell, J. (2002). La aventura de innovar. El cambio en la escuela. Morata 

Cartas Encíclicas del Vaticano (2024) Dilexit nos, sobre el amor humano y divino del 

Corazón de Jesucristo. Vatican.va 

Cartas Encíclicas del Vaticano (2020).Fratelli tutti, sobre la fraternidad y la amistad 

social. Vatican.va 

Cartas Encíclicas del Vaticano (2015). Laudato si’, sobre el cuidado de la casa común. 

Vatican.va 

Cartas Encíclicas del Vaticano (2013). Lumen Fidei, sobre la fe. Vatican.va 

Castrillón, J. (2011). Elementos históricos para una comprensión de la ERE en 

Colombia. Pontificia Universidad Javeriana. 

Cicero (1971). Selected Works, Acad. 2.17–18 Archived 

Código de Derecho Canónico (1984)  (BAC minor) (Latin Edition). Spanish Edition | by 

Santa Sede | Jan 1, 1984 

Comisión Económica para América Latina (CEPAL) (2017). Cohesión social. Inclusión 

y sentido de pertenencia en América Latina y el Caribe. 

https://www.cepal.org/es/publicaciones/2812-cohesion-social-inclusion-

sentido-pertenencia-america-latina-caribe  

Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia (2004). Pontificio consejo «Justicia y 
paz»A Juan Pablo II, Maestro de doctrina social, testigo evangélico de justicia 
y de paz. 
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/r
c_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html 

Concilio de Nicea I (325) Primer concilio de Nicea) Sinodo de obispos cristianos.  
Bitinia. 

Concilio de Calcedonia (451). Concilio ecuménico). Bitinia.  

Concilio Ecuménico Vaticano II. (1965).  Constitución Dei Verbum (Sobre la 

Revelación). BAC. 

Concilio Ecuménico Vaticano II (1965).  Constitución Gaudium et Spes (Sobre la 

Iglesia en el mundo actual). BAC. 

Concilio Ecuménico Vaticano II (1965).  Constitución Lumen Gentium (Sobre la 

Iglesia). BAC. 

https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/15706/1/historia-m%C3%A9todo-teol%C3%B3gico.pdf
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/15706/1/historia-m%C3%A9todo-teol%C3%B3gico.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
http://attalus.org/cicero/academica2a.html#17
https://web.archive.org/web/20220925154853/http:/attalus.org/cicero/academica2a.html#17
https://www.amazon.com/Co%CC%81digo-Derecho-Cano%CC%81nico-minor-Latin/dp/8422011026/ref=sr_1_7?adgrpid=1345804757571534&dib=eyJ2IjoiMSJ9.SxVa7T5B5XIHfrH7Ptpd4nE1p7u-sVSGGxZu3-HhkLabjU3kPlcGUB79nXT8vFD5Hd1SfmTe-6v9F24akDBoH4cEyx7akZB6wKT5ATv8D1p8ng4MXTrX3uJOORHAJ3tQDIc48ArJ95xsS3Gx4WpxQF9nRosTy-LDZKfBQwx22kHU-UmMODQrGQD-GUE7vAlJRIYKVbUdYIJFHIYFmzGQ_Yz3UfZFovTipKMLNY7UoTg.PRpG3pjI7Bxj70Ec4Hf3pmQ98afibZGfbrI6Mtcnurs&dib_tag=se&hvadid=84113074417123&hvbmt=bp&hvdev=c&hvlocphy=143116&hvnetw=o&hvqmt=p&hvtargid=kwd-84113969017368%3Aloc-202&hydadcr=10243_13485489&keywords=c%C3%B3digo+derecho+canonico&mcid=44dd3ebfb1e43dc592c563f08d03b827&msclkid=6cd2dd0c341a1d2ec133b567c1c92933&qid=1751905753&sr=8-7
https://www.cepal.org/es/publicaciones/2812-cohesion-social-inclusion-sentido-pertenencia-america-latina-caribe
https://www.cepal.org/es/publicaciones/2812-cohesion-social-inclusion-sentido-pertenencia-america-latina-caribe
https://es.wikipedia.org/wiki/Bitinia


223 
 

Concilio Ecuménico Vaticano II (1965).  Decreto Ad Gentes (Sobre la Actividad 

Misionera de la Iglesia). BAC. 

Concilio Ecuménico Vaticano II (1965).  Decreto Presbyterorum Ordinis (Sobre el 

Ministerio y la Vida de los Presbíteros). BAC. 

Concilio Ecuménico Vaticano II (1965). Declaración Gravissimum Educationis (Sobre 

la educación cristiana). BAC 

Conferencia Episcopal de Colombia. (2017). Estándares para la Educación Religiosa 

Escolar (ERE).  

Congregación para la Educación Católica. (2014). Educar al diálogo intercultural en la 
escuela católica. Vivir juntos para una civilización del amor. Librería Editrice 
Vaticana. 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/ 

Constitución Política de la República de Colombia (1991). Segunda edición corregida 
de la Constitución Política de Colombia, publicada en la Gaceta Constitucional 
No. 116 de 20 de julio de 1991. Última actualización: 30 de junio de 2025 - 
(Diario Oficial No. 53.158 - 23 de junio de 2025) 
http://www.secretariasenado.gov.co/senado/basedoc/constitucion_politica_19
91.html 

Copleston, F. (2003). History of Philosophy, 11, Continuum International Publishing 
Group. 

Cortes Morato, J. y Martínez Riu, A. (1996). Diccionario de filosofía en CD-Rom. 
Herder. Editorial. Colección:  3ª Edición / Rústica / Castellano / CD ISBN  
9788425419911  

Cornejo Espejo, L. (2015). Educación católica: nuevos desafíos. Revista de Estudios 

y Experiencias en Educación, 14(27). 183 - 201 

Cortina, A. (2009), Ética de la razón cordial. Educar en la ciudadanía en el siglo XXI, 

Oviedo, Nobel 

Creswell, J.W. and Poth, C.N. (2018) Qualitative Inquiry and Research Design 

Choosing among Five Approaches. 4th Edition, SAGE Publications, Inc., 

Thousand Oaks. 

Crowther W. (2025). Etica cristiana: principios fundamentales para una vida moral. 

https://alc.net.au/christianity-beliefs-on-ethics-guiding-principles-for-a-

virtuous-life/ 

Departamento Administrativo de la Función Pública (1993). Ley 70. 

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma_pdf.php?i=738

8 

Departamento Administrativo Nacional de Estadística DANE (2019). Gobierno de 

Colombia. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/


224 
 

Dei Verbum (1965). Concilio Ecuménico Vaticano II. Sede del Vaticano. 

Diario El Espectador (octubre, 2024). 90 años del IEFEM, tradicional colegio femenino 

de Quibdó. https://choco7dias.com/90-anos-del-iefem-tradicional-colegio-

femenino-de-quibdo/ 

Díaz-Baiges, D. (2020). Convertir para Dios y transformar para la patria”. Misioneros 

claretianos y carmelitas descalzos entre los “indios errantes” del Chocó y Urabá, 

Colombia (1908-1952). [Tesis Doctoral. Universitat de Barcelona]. 

https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/666223/DDB_3de12.pdf?sequenc

e=18.xml 

Dilthey, W. (1957). Historia de la pedagogía. Losada. 

Duarte, J. y Parra, E. (2014). Lo que debes saber sobre un trabajo de investigación. 

Maracay, Venezuela, Editor Freddy Morles.  

Fazio, M. y Gamarra, D. (2002). Historia de la filosofía III: Filosofía moderna. 

Paperback. Spanish Edition.  

Fernández, O. (2020). Relaciones interétnicas en el Chocó colombiano. Indígenas y 

afrocolombianos en el panorama de la investigación. Gazeta de Antropología, 

36(2).  https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/64882/Gazeta-2020-36-

2-articulo-08.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Ferrater, J. (2004). Diccionario de Filosofía. Ariel 

Flick, W. (2006). Metodología de la Investigación. México: Mac Graw Hill ediciones 

interamericana. 

Francisco, SS. (2020). Audiencia General. Catequesis - “Curar el mundo”: 3. La opción 

preferencial por los pobres y la virtud de la caridad. 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-

francesco_20200819_udienza-generale.html 

Freire, P. (1997). Pedagogía de la autonomía: Saberes necesarios para la práctica 
educativa. Siglo XXI Editores. 

Fuenmayor, B. (2024). Hermeneusis andragógica en clave ecuménica para la 
integridad en la formación del ser [Tesis Doctoral. Universidad Pedagógica 
Experimental Libertador, Instituto Pedagógico Rafael Alberto Escobar Lara]. 
https://espacio.digital.upel.edu.ve/index.php/TD/article/view/2085/1973 

Gadamer, H. (2006). Verdad y método II. Salamanca: Sígueme. 

Gamboa, S. (2020). Aportes de la educación religiosa escolar (ERE) a la formación 

política y ciudadana de los estudiantes de grado undécimo en la Institución 

Educativa Distrital Integrada La Candelaria de Bogotá D.C. [Licenciatura, 

Universidad de La Salle]. 

https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/666223/DDB_3de12.pdf?sequence=18.xml
https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/666223/DDB_3de12.pdf?sequence=18.xml
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/64882/Gazeta-2020-36-2-articulo-08.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/64882/Gazeta-2020-36-2-articulo-08.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2020/documents/papa-francesco_20200819_udienza-generale.html


225 
 

https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.cgi?article=1280&context=lic_ed

ucacion_religiosa  

García, V. (1988). Educación Personalizada. Octava Edición. Ediciones RIALP S.A. 

Madrid. España 

García Alonso, L. (2006). Ética o Filosofía Moral. Trillas. 

Gestión Pastoral (2024). Proyecto Educativo Institucional. 

https://lainmaculadaconcepcion.edu.pe/dimension-pastoral/ 

Gevaert, J. (2018). El problema del hombre. Introducción a la antropología filosófica. 

Decimosexta edición. Salamanca. Ediciones Sígueme.  

Gibbs, G. (2007). El análisis de datos cualitativos en investigación cualitativa. Madrid. 

Ediciones Morata. 

Gómez, L. y Pulido, O. (2016). La pedagogía y su presente: umbrales y relaciones. 

Praxis & Saber, 7(13), pp. 9-14. 

http://www.scielo.org.co/pdf/prasa/v7n13/v7n13a01.pdf 

Gómez-Martínez, J.L. (1968).  Documentos finales de Medellín. Medellín: Segunda 

Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, Septiembre de 1968. 

Edición digital de José Luis; para la presente edición digital se ha seguido la 

presentación de la edición en libro de Ediciones Paulinas 

Gómez-Santibáñez, G. (2017). San Agustín: fe y razón. Centro Interuniversitario de 

Estudios Latinoamericanos y Caribeños 1, 1-9.  Doc. de trabajo / Informes Tipo 

de documento. http://biblioteca.clacso.edu.ar/Nicaragua/cielac-

upoli/20170831090004/San-Agustin-Fe-y-Razon.pdf" 

González, L. (2019). Ética. Bogotá. Editorial El Búho. 

https://es.scribd.com/document/515193849/ETICA-Luis-Jose-Gonzalez-

Alvarez  

Grenet, P. (1973). Ontología. Herder. 

Guilman, D. (1905). Las artes liberales. Nueva enciclopedia internacional. 

Gurdián-Fernández, A. (2007). El Paradigma Cualitativo en la Investigación Socio-

Educativa. Agencia Española de Cooperación Internacional (AECI), San José, 

Costa Rica, 2007. Colección: Investigación y Desarrollo Educativo Regional 

(IDER). 

Heidegger, M.  (1953). Existence and Being (English and German Edition) .Werner 

Brock ISBN 9780895269355 (978-0-89526-935-5). Gateway Books. 

Hernández, R., Fernández, C. y Batista, P. (2014). Metodología de la Investigación. 

McGraw-Hill. 

https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.cgi?article=1280&context=lic_educacion_religiosa
https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.cgi?article=1280&context=lic_educacion_religiosa
http://www.scielo.org.co/pdf/prasa/v7n13/v7n13a01.pdf
https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=es&user=J0OvnkIAAAAJ&citation_for_view=J0OvnkIAAAAJ:Y0pCki6q_DkC
https://es.scribd.com/document/515193849/ETICA-Luis-Jose-Gonzalez-Alvarez
https://es.scribd.com/document/515193849/ETICA-Luis-Jose-Gonzalez-Alvarez
https://www.bookfinder.com/isbn/9780895269355/


226 
 

Hessen, J. (2005). La teoría del conocimiento .Traducción de J. Gaos. ILCA.  

Husserl, E. (1962). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 

fenomenológica. Fondo de Cultura Económica. 

Iglesia Católica (1999). Catecismo de la Iglesia Católica. Librería Editrice Vaticana 

Izquierdo, C. (2004). Dar razón de la esperanza. Homenaje al Prof. Dr. José Luis 

Illanes. Biblioteca de Teología, 29. Servicio de Publicaciones de la Universidad 

de Navarra,. 147-165. https://hdl.handle.net/10171/6569 

Jaeger, W. (2006). Paideia: los ideales de la cultura griega. Fondo de Cultura 

Económica. 

Juan Pablo II. (1995). Evangelium Vitae. Paulinas. 

Juan Pablo II. (1998). Fides et Ratio (Fe y Razón). 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html  

Juan Pablo II, Papa; Messori, V. (1994). Cruzando el umbral de la esperanza. 

Colección General 262.13/J836c 

Juan XXIII. (1963). Carta Encíclica Pacem in Terris. Paulinas 

Kant, I. (2005). Crítica de la Razón Pura. Orbis. 

Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and 
development. Prentice Hall. 

Kristeller, P. (1982). El pensamiento renacentista y sus fuentes. F.E.C. 

Lara Corredor, D. E., Meza Rueda, J. L., Vivas Alban, M. D. S., & Arango Alzate, O. 

A. (2006). Introducción a la teología pastoral. Pontificia Universidad Javeriana. 

http://hdl.handle.net/10554/51768 

León XIII (1891). Rerum Novarum . WIntemberg Steinbrener. AyB Planet(12955) 

León, A. (2012). Los fines de la educación. Orbis. Revista Científica Ciencias 

Humanas, 8(23). 4-50. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=70925416001 

Lincoln, Y.S. y Guba, E.G. (1985) Naturalistic inquiry. Sage Publication, Thousand 

Oaks.  

López, J. (2014). La educación religiosa escolar en Colombia: su enseñanza en un 

contexto pluralista y humanizante. [Maestría. Universidad de Antioquia]  

López, J.I. (2022). Ama y haz lo que quieras. Elementos para el estudio del amor en 

Agustín de Hipona. Monografías XIV, 312 Páginas. Teología y Filosofía  

Luzuriaga, L. (1967). Historia de la educación y la pedagogía. Buenos Aires. Editorial 

Losada. 

https://hdl.handle.net/10171/6569
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.ebay.com/str/enieplanet?_trksid=p4429486.m3561.l161211
https://www.peterlang.com/es/catalog/phil-theo


227 
 

Malavé, C. (2020). Técnicas e instrumentos de evaluación de los aprendizajes. Serie 

Recursos Instruccionales UCV. 

Marrou, H. (1969). Las tres artes liberales en la antigüedad clásica. Instituto de 

estudios medievales.  

Martín y Merdiggnac (1999). Cultura y sociedad en el occidente medieval. Ophrys.  

Martínez, E. (2007). Técnica de Análisis en las Ciencias Sociales. Limaza. 

Martínez, M. (2014). El conocimiento y la ciencia en el siglo XXI y sus dificultades 
estereognósicas. Colombia, Universidad Simón Bolívar. ISBN: 978-958-8715-
53-7  

Martínez-Riquelme, A. (1999). Planificación de la acción pastoral. Presupuestos 
teórico-prácticos. Revista Scripta Fulgentina, Nº 18, Pp. 257-283. 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5784289.pdf 

Mauricio, A. y Caicedo, X. (2020). El aporte de la educación religiosa escolar a la 

construcción social de la paz en la escuela colombiana. [Licenciatura, Pontificia 

Universidad Javeriana de Bogotá]. 

https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APO

RTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR

%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA

%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&i

sAllowed=y  

Mendoza, Y. y Manani, J. (2012). Estrategias de enseñanza-aprendizaje de los 

docentes de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad Nacional del 

Altiplano-Puno 2012. Revista de Investigación en Comunicación y Desarrollo, 

3(1). 58-67. https://www.redalyc.org/pdf/4498/449845035006.pdf 

Meza, J. (2002). Comprensión epistemológica de la teología pastoral. Theologica 

Xaveriana, 142, 257-275. https://www.redalyc.org/pdf/1910/191018079006.pdf 

Ministerio de Educacion de Colombia (1994). Ley 115 de Febrero 8 de 1994. 

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf 

Molina Fuentes, M.G. (2012). La Iglesia católica en el espacio público: un proceso de 

continua adecuación. Política y Cultura, 38, 49-65. 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=26725009004 

Mosquera-Cetre, G. (2020). Entre el estado y la frontera: Aportes para una historia 

regional del Chocó (1890-1947). (trabajo de Grado, Universidad de Antioquia). 

Medellín.  

Nietzsche, F. (2000). La Voluntad del poder. Biblioteca Edaf. 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5784289.pdf
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APORTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APORTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APORTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APORTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/50630/EL%20APORTE%20DE%20LA%20EDUCACI%C3%93N%20RELIGIOSA%20ESCOLAR%20%20A%20LA%20CONSTRUCCI%C3%93N%20SOCIAL%20DE%20LA%20PAZ%20EN%20LA%20ESCUELA%20COLOMBIANA.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.redalyc.org/pdf/4498/449845035006.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/1910/191018079006.pdf


228 
 

Nietzsche, F. (2003). Topics Philosophy 1844-1900.  Publication date 2003 Publisher 

Cambridge, UK ; New York : Cambridge University Press Collection 

Nussbaum, M. (2014). Las emociones políticas: ¿Por qué el amor es importante para 

la justicia? Paidos. 

Organización de las Naciones Unidas ONU (1948). Naciones Unidas (ONU, 1948). 

Declaración Universal de los Derechos Humanos. 

https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-right 

Organización de la Naciones Unidas para la Ciencia, la Educación y la Cultura 

UNESCO (2023). El derecho a la educación. https://www.unesco.org/es/right-

education 

Opus Dei. (2018). Catecismo de la Iglesia Católica. Libreria Editrice Vaticana.  

Osal-Rodríguez, M. (2015). El aprendizaje colaborativo y el aprendizaje cooperativo 

en el ámbito educativo. [Trabajo de grado, Universidad Mexicana]. 

https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-

salta/informatica/el-aprendizaje-colaborativo-y-el-aprendizaje-cooperativo-en-

el-ambito-educativo/24821495 

Osuchowska, M. (2014). La influencia de la Iglesia Católica en América Latina según 

las normas concordatarias – estudios histórico-jurídicos. Revista del CESLA, 

(17), Pp. 63-86. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243333483004 

Pabón, J. (1995). Diccionario de Griego-Español. VOX 

Palacio, E. (2018). Didáctica para una formación con sentido humano en ciencias De 

la salud.  [Doctorado, Universidad Simón Bolívar, de Colombia] 

https://bonga.unisimon.edu.co/handle/20.500.12442/2608  

Parménides. (1975). Sobre la naturaleza. Diels-Kranz 

Pérez, J. e Idarraga, M. (2019). Breve análisis histórico-descriptivo de la educación en 

Colombia. Tesis Psicológica, 14(1), 102-113. 

https://www.redalyc.org/journal/1390/139063846007/139063846007.pdf 

Pérez, J., Pinto, C., Moncada C., Nieto, J. y Santamaría, J. (2020). Reflexiones 

alrededor de la Iglesia y la Educación en el contexto latinoamericano.  Ed, 

ComunicArte. Publisher: Universidad Católica de Córdoba. ISBN: 978-987-602-

4 

Perilla-Ramírez, A. (2019). La educación religiosa como espacio de formación de 

gestores de paz en el posconflicto colombiano. [Tesis doctoral, Universidad de 

Baja California]. 

https://api.pageplace.de/preview/DT0400.9783346249678_A40421501/previe

w-9783346249678_A40421501.pdf  

https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-right
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-salta/informatica/el-aprendizaje-colaborativo-y-el-aprendizaje-cooperativo-en-el-ambito-educativo/24821495
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-salta/informatica/el-aprendizaje-colaborativo-y-el-aprendizaje-cooperativo-en-el-ambito-educativo/24821495
https://www.studocu.com/es-ar/document/universidad-nacional-de-salta/informatica/el-aprendizaje-colaborativo-y-el-aprendizaje-cooperativo-en-el-ambito-educativo/24821495
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243333483004
https://bonga.unisimon.edu.co/handle/20.500.12442/2608
https://www.redalyc.org/journal/1390/139063846007/139063846007.pdf
https://api.pageplace.de/preview/DT0400.9783346249678_A40421501/preview-9783346249678_A40421501.pdf
https://api.pageplace.de/preview/DT0400.9783346249678_A40421501/preview-9783346249678_A40421501.pdf


229 
 

Pío XI. (1929). Divini Illius Magistri. http://www.vatican.va/content/pius-

xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_31121929_divini-illius-magistri.html  

Platón (2004). Leyes. Gredos. 

Platón. (2006). La República. Alianza. 

Ramis, P. (2006). Lógica y crítica del discurso. Consejo de Publicaciones de la 

Universidad de Los Andes. 

Red de educación para la paz y los derechos humanos, 2015). Hacia la construcción 

de una educación para la paz y los derechos humanos. Memorias del primer 

encuentro sobre educación para la paz y los derechos humanos en los 

territorios 

Restrepo, E. y Gutiérrez, A. (2017). Misioneros y organizaciones campesinas en el río 

Atrato (Chocó). Uniclaretiana 

Rivas-Lara, C. (27 de Agosto de 2020). Primeros colegios de Quibdó. Educadores que 

dejaron huella. https://choco7dias.com/primeros-colegios-de-quibdo-

educadores-que-dejaron-huella/ 

Rodríguez, G. (1995). Bien común. Bien Jorge. Archivo de Referencias Críticas / 

Colección General. 

https://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/visor/BND:207527 

Rodríguez D. (2008). Año 2007 Foro Territorio y Educación en el Chocó. Revista 

Uniclaretiana, 1(1), pp. 27-64. 

https://revistas.uniclaretiana.edu.co/index.php/Anuario/article/view/656/581 

Rodríguez, A., Jiménez, F., Serrano, F., Galindo, L., Gómez, V. (2008). Filosofía 1, 2. 

Santillana. 

Rodríguez Díez, J. (2004). Transculturación, interculturación, inculturación 

(enculturación). Religión y cultura, No.228, 19-41. ISSN 0212-5838 

Rodríguez, P. (2007). La Iglesia: misterio y misión. Diez lecciones sobre la eclesiología 

del Concilio Vaticano II, Cristiandad. Scripta Theologica, 41(3), 976-981. 

https://doi.org/10.15581/006.41.13332 

 Rogers, C. (1987). Tornar-se pessoa. São Paulo: Martins 

Fontes,.http://www.teoriasdeaprendizajes.blogspot.com/.../humanista-carl-

rogers-1902-987  

Rousseau, J. (1995). El Emilio o Sobre la Educación. Biblioteca EDAF 

Sánchez, A. (2006). Introducción a la ética y a la crítica de la moral. Vadell Hermanos. 

http://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_31121929_divini-illius-magistri.html
http://www.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_31121929_divini-illius-magistri.html
https://choco7dias.com/primeros-colegios-de-quibdo-educadores-que-dejaron-huella/
https://choco7dias.com/primeros-colegios-de-quibdo-educadores-que-dejaron-huella/
https://revistas.uniclaretiana.edu.co/index.php/Anuario/article/view/656/581
https://doi.org/10.15581/006.41.13332
http://www.teoriasdeaprendizajes.blogspot.com/.../humanista-carl-rogers-1902-987
http://www.teoriasdeaprendizajes.blogspot.com/.../humanista-carl-rogers-1902-987


230 
 

Sánchez-Contreras, J. (2024). Formación holística religiosa desde el cultivo de la 

inteligencia espiritual: hacia una pedagogía de la interioridad. [Tesis doctoral, 

Universidad Pedagógica Experimental Libertador].  

Sandoval, C. (2003). Investigación Cualitativa. Instituto Colombiano para el Fomento 

de la Educación Superior, ICFES. RFO Editores e Impresores Ltda. 

Santiago, J. (2023). Sustento Genealógico Hermenéutico de la Pedagogía como 

Constructo. Revista Honoris, 8(2), pp. 26-43. 

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https

://honorisacademia.com/index.php/honoris/issue/download/12/114&ved=2ahU

KEwi0lZW0s7iMAxXhg4QIHbDCDXgQFnoECB4QAQ&usg=AOvVaw0_sD6r6

6OHn60DEstZwjar 

Sastre-García, V. (2002). Cambios culturales que afectan a la Iglesia en el último 

cuarto del siglo XX. Almoragen, 30(2), 59-78. 

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https

://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7815510.pdf&ved=2ahUKEwigic7ri7mM

AxXkRzABHfrQK6kQFnoECBYQAQ&usg=AOvVaw2xF2S6wakHUP0oV-

3QQiai 

Savater, F. (1997). El valor de educar. Ariel. 

Schopenhauer, A. (S/f). El arte de ser feliz. 41 páginas. 

https://infolibros.org/pdfview/17665-el-arte-de-ser-feliz-arthur-schopenhauer/ 

Taylor, S.J. y R. Bogdan (2000). Introducción a los métodos cualitativos. Tercera 

edición Ediciones Paidós. 

Toro García, L. (2007). Educar para humanizar. Corporación Universitaria Empresarial 

de Salamanca. Psicogente, 10 (17).  9-15. ISSN-e 2027-212X, ISSN 0124-

0137 

Trejo, F. (2012). Fenomenología como método de investigación: una noción para el 

profesional de enfermería. Enf Neurol (Mex), 11(2). 98-101,  

https://www.medigraphic.com/pdfs/enfneu/ene-2012/ene122h.pdf  

Ugas, F. (2006). La complejidad: un modo de pensar. Taller permanente de Estudios 

Epistemológicos en Ciencias Sociales.  

https://es.scribd.com/document/402412121/LA-COMPLEJIDAD-un-modo-de-

pensar-pdf 

Urrego-Prieto, J. (2016). Contexto social y pastoral que da origen a la teología de la 

liberación en América Latina entre 1955 y 1992. RAM Universidad Santo 

Tomás, 7(2), 351-360. https://revistas.usantotomas.edu.co/index.php/albertus-

magnus/article/view/3327 

https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://honorisacademia.com/index.php/honoris/issue/download/12/114&ved=2ahUKEwi0lZW0s7iMAxXhg4QIHbDCDXgQFnoECB4QAQ&usg=AOvVaw0_sD6r66OHn60DEstZwjar
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://honorisacademia.com/index.php/honoris/issue/download/12/114&ved=2ahUKEwi0lZW0s7iMAxXhg4QIHbDCDXgQFnoECB4QAQ&usg=AOvVaw0_sD6r66OHn60DEstZwjar
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://honorisacademia.com/index.php/honoris/issue/download/12/114&ved=2ahUKEwi0lZW0s7iMAxXhg4QIHbDCDXgQFnoECB4QAQ&usg=AOvVaw0_sD6r66OHn60DEstZwjar
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://honorisacademia.com/index.php/honoris/issue/download/12/114&ved=2ahUKEwi0lZW0s7iMAxXhg4QIHbDCDXgQFnoECB4QAQ&usg=AOvVaw0_sD6r66OHn60DEstZwjar
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7815510.pdf&ved=2ahUKEwigic7ri7mMAxXkRzABHfrQK6kQFnoECBYQAQ&usg=AOvVaw2xF2S6wakHUP0oV-3QQiai
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7815510.pdf&ved=2ahUKEwigic7ri7mMAxXkRzABHfrQK6kQFnoECBYQAQ&usg=AOvVaw2xF2S6wakHUP0oV-3QQiai
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7815510.pdf&ved=2ahUKEwigic7ri7mMAxXkRzABHfrQK6kQFnoECBYQAQ&usg=AOvVaw2xF2S6wakHUP0oV-3QQiai
https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&opi=89978449&url=https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7815510.pdf&ved=2ahUKEwigic7ri7mMAxXkRzABHfrQK6kQFnoECBYQAQ&usg=AOvVaw2xF2S6wakHUP0oV-3QQiai
https://www.medigraphic.com/pdfs/enfneu/ene-2012/ene122h.pdf
https://revistas.usantotomas.edu.co/index.php/albertus-magnus/article/view/3327
https://revistas.usantotomas.edu.co/index.php/albertus-magnus/article/view/3327


231 
 

Usategui, E. y Loroó, A. (2009). Escuela, familia y sociedad: la ruptura de un consenso. 

Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 1(2), Pp. 171-192. 

https://www.redalyc.org/pdf/270/27015065008.pdf 

Uzcátegui, R. y Bravo, L. (2021). Cronología histórica de la educación venezolana. 

Ediciones de la Memoria Educativa Venezolana. 

Vallejo, (2010). La formación humana en la Universidad Mariana. [Universidad San 

Buenaventura, de Santiago de Cali] 

https://bibliotecadigital.usb.edu.co/entities/publication/889a8c52-02f2-408e-

bb6d-994ceb9cd4da  

Vargas, G. (2017). Recursos educativos didácticos en el proceso enseñanza 

aprendizaje. 58(1), pp. 68-74. 

http://www.scielo.org.bo/pdf/chc/v58n1/v58n1_a11.pdf 

Vargas-Bastidas, H. (2014). Iglesia y Educación. Conferencia Episcopal de Chile. 

https://www.iglesia.cl/4284-iglesia-y-educacion.htm  

VARRÓN, M.(1998). La lengua latina. Obra completa. Madrid: Gredos. ISBN 978-84-
249-1895-8. 

Vasilachis de Gialdino, I. (2006). Estrategias de investigación cualitativa. Gedisa. 

Vega, R. y Corral, R. (2009). La fuente epistemológica del currículo, referente 

imprescindible en el diseño de una carrera dirigida a la investigación científica. 

www.pucsp.br/ecurriculum 

Vygotsky, L. (1973). Aprendizaje y desarrollo intelectual en la edad escolar. En A, Luria; 
A, Leontiev; L Vigotsky y otros. Psicología y Pedagogía. Madrid. Akal. pp. 23-
39 

Vigotsky, L. S. y A. R. Luria (1993): Studies on the History of Behavior: Ape, Primitive 

and Child. LEA. (Original ruso 1931). 

Villagra-Barrios, A. (2021). La Formación Humanística y la Responsabilidad Social del 

Estudiante Universitario de la Macroregiónsur del Perú. Polo del conocimiento, 

6(12), 402-417. https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/8219317.pdf 

Wojtyla, K. (1978).  Amor y Responsabilidad. Estudio de Moral Sexual. Tercera edición 

Madrid. Editorial Razón y Fe, S. A. Exclusiva: EAPSA Velázquez, 28 28001  

Zapata Valverde, Y., Saavedra Ortiz, V., Vicente Merino, J.M., Sandoval Jarro, B. y 

Abad Jiménez, A. (2024). El impacto del aprendizaje basado en proyectos en 

el desarrollo de habilidades de pensamiento crítico en estudiantes de 

bachillerato. Ciencia Latina revista Científica Multidisciplinar, 8 (5). pág. 9380 

DOI: https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v8i5.14325 

 
 

https://www.redalyc.org/pdf/270/27015065008.pdf
https://bibliotecadigital.usb.edu.co/entities/publication/889a8c52-02f2-408e-bb6d-994ceb9cd4da
https://bibliotecadigital.usb.edu.co/entities/publication/889a8c52-02f2-408e-bb6d-994ceb9cd4da
http://www.scielo.org.bo/pdf/chc/v58n1/v58n1_a11.pdf
https://www.iglesia.cl/4284-iglesia-y-educacion.htm
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788424918958
https://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/9788424918958
http://www.pucsp.br/ecurriculum
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/8219317.pdf


232 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



233 
 

ANEXO A 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 
San Cristóbal,  O5 de _Agosto_ de  2O23  

 
Apreciado(a):   Dr. Efraín Omar Páez Chacón  

Presente. 

Cordial saludo y bendiciones en el nombre de Nuestro Señor Jesucristo. Sirva la 

presente, para solicitar de sus servicios profesionales y/o académico-investigativos, 

ya que su ardua experiencia investigativa le asiste para Validar el suscrito 

Instrumento, que se utilizará con el fin de recolectar la información que se requiere 

por parte de un significativo número de actores sociales y así, dar sustento a la 

presente investigación que se titula: Fundamentos ontológicos y 

epistemológicos que delimiten la acción de la Iglesia Católica en la educación 

y formación humana en las comunidades chocoanas. 

Cabe destacar, que el presente instrumento atiende a una Investigación que se 

realiza en los presentes momentos, como requisito parcial para Optar al Título 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación, que posteriormente será 

otorgado por la Ilustre Universidad Pedagógica Experimental Libertador (UPEL), 

en su Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio. 

A propósito, se proveerá a Usted como validador, los siguientes elementos 

anexos: Título de la Investigación, Unidades de Análisis y/o Categorías, guía para 

la validación del instrumento y planilla de datos del experto, respectivamente. 

En espera de su contribución para el desarrollo de la presente Investigación, 

anticipo mi agradecimiento por su valioso apoyo, sin más queda… 

 

Muy atentamente MSc. César A. Perea I. 



234 
 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS 

QUE DELIMITEN LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN 

Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 

 

Investigación presentada 

como requisito parcial para optar al Grado de 

Doctor en Ciencias de la Educación 

 

Autor: MSc. Perea I., César A. 

Tutora: Dra. Zully Del Carmen Parra de Colmenares. 

 

Objetivos del Estudio 

 

Objetivo General 

Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia 

Católica en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas. 

 

Objetivos Específicos 

• Comprender el rol que históricamente ha desempeñado la Iglesia Católica de 

Quibdó e Istmina Tadó en materia educativa en pro de la formación humana   en las 

comunidades chocoanas. 

• Analizar el rol que la Iglesia Particular de Quibdó en materia educativa en pro 

de la formación humana de los habitantes del chocó. 

• Construir un marco de sustentos epistemológicos y ontológico que delimiten 

el accionar de la IC en la formación de las personas humana en el chocó desde los 

procesos de enseñanza aprendizaje.  

En consecuencia, se anexa formato que expone la estructura que el investigador 

seguirá a los efectos de recolección de la información, teniendo en consideración la 



235 
 

razón natural de cada actor social, por lo cual se presentará en forma de anexo para 

su revisión y consideración, según sus criterios de valoración. Es de destacar que 

cada razón de ser de los actores sociales se presentará en el instrumento bajo el 

entendido de tópico, para su consideración en la evaluación del presente material: 



236 
 

Anexo 1 

 

Ruta aplicada a Sacerdotes, miembros de organizaciones comunales 

y docentes que hacen vida en la Diócesis que sirve de contexto. 

 

Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

¿Qué fundamentos onto-epistémicos delimitan la acción de la IC en la educación y 

formación humana en las comunidades chocoanas? 

HEURÍSTICA 

Paradigma Naturaleza y diseño de 

la investigación 
Método 

Interpretativo Enfoque cualitativo Fenomenológico 

Propósito general de la 

investigación 

Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de 

la acción de la Iglesia Católica en la educación y 

formación humana en las comunidades chocoanas. 

Propósitos específicos Categoría 

Técnica de recolección 
de información 

(Entrevista) 
Tópico1 

T1 T2 T3 

Comprender el rol que 

históricamente ha 

desempeñado la Iglesia 

Católica de Quibdó e 

Istmina Tadó en materia 

educativa en pro de la 

formación humana   en las 

comunidades chocoanas. 

Naturaleza de la Iglesia 

Católica 
1,2 1,2 1,2 

Episteme de la acción 

pastoral 
3, 4 3, 4 3, 4 

Acción pastoral 5, 6, 7 5, 6, 7 5, 6, 7 

Iglesia y educación 
8, 9, 

10, 11 

8, 9, 

10, 11 

8, 9, 

10, 11 

Finalidad de la Iglesia 

Católica en la educación 

12, 13, 

14 

12, 13, 

14 

12, 13, 

14 

 
1 Entiéndase por Tópico, la razón de ser de cada informante clave abordado por el investigador, 

que se subdividen en: Tópico 1 (Sacerdotes), Tópico 2 (Miembros de Organizaciones comunales) 
y Tópico 3 (Docentes del Chocó), que totalizan seis (6) informantes claves para la pesquisa. 



237 
 

Iglesia Católica en el 

Chocó 

15, 16, 

17, 18 

15, 16, 

17, 18 

15, 16, 

17, 18 

Analizar el rol que la 

Iglesia Particular de 

Quibdó en materia 

educativa en pro de la 

formación humana de los 

habitantes del chocó 

Formación humana 

19, 20, 

21, 22, 

23, 24, 

25 

19, 20, 

21, 22, 

23, 24, 

25 

19, 20, 

21, 22, 

23, 24, 

25 

Principios axiológicos 

de la formación humana 

26, 27 26, 27 26, 27 

Principios rectores en y 

para la Iglesia chocoana 

28, 29, 

30 

28, 29, 

30 

28, 29, 

30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



238 
 

Anexo 2 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 
INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL 

MAGISTERIO 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 
Institución: 

  

 

Localidad/Municipio: 

  

 

Yo, César Augusto Perea, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, en 

ejercicio de la profesión Sacerdote, autorizo mi participación en el desarrollo de 

la Investigación intitulada: “FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y 

EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA 

EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES 

CHOCOANAS”, llevada a cabo por el Pbro. César A. Perea I., para optar al Grado 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en 

la presente investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo 

comprendido en su totalidad la información sobre esta actividad entiendo que mi 

participación en esta investigación contribuirá al desarrollo educativo, humano y 

eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán consecuencias 

desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente 

bajo fines académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que 

emprende el interesado de la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de 

forma consciente y voluntaria… 

(    ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

(     ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

 Lugar: Fecha:  / / . 

 

Firma del Actor Social 



239 
 

Anexo 3 

Sobre la entrevista dirigida a los Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN 

LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 

 

Objetivo General: Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia Católica en la educación y 

formación humana en las comunidades chocoanas. 

 

Objetivos Específicos Categoría(s) Ítem Cuestión 

Comprender el rol que 
históricamente ha desempeñado 
la Iglesia Católica de Quibdó e 

Istmina Tadó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana   en las comunidades 
chocoanas. 

Naturaleza de la Iglesia 
Católica 

1 
 

2 
 

¿Cuál ha sido por historia o tradición la tarea de la 
Iglesia Católica? 
En el marco social o comunitario ¿cuál es el rol 
fundamental de la Iglesia Católica? 

Episteme de la acción 
pastoral 

3 
 
 
 

4 
 
 
 
 

Si existen documentos eclesiales que sustentan la 
tarea de la Iglesia Católica en las comunidades 
¿Cuáles son estos instrumentos y qué expresan de 
manera sinóptica? 
¿En estos documentos se considera el rol de la 
enseñanza una de las tareas de la Iglesia Católica? 



240 
 

Acción pastoral 5 
 
 

6 
 

7 

¿Qué labor pastoral lleva a cabo la Iglesia Católica 
en el Chocó? 
¿Cómo y dónde desempeña la Iglesia Católica del 
Chocó la misión evangelizadora y/o catequética? 
¿La Iglesia Católica sólo concentra su enseñanza 
desde una perspectiva dogmática? 

Iglesia y educación 8 
 
 

9 
 
 

10 
 
 

11 

¿Cuál es la analogía válida para considerar que la 
Iglesia Católica y la escuela tienen misiones 
conjuntas? 
¿Desde los orígenes de la Iglesia ha sido la 
enseñanza una tarea fundamental en su labor 
pastoral? ¿Por qué? 
¿A partir de qué momento de la historia, la Iglesia 
Católica asume como importante la tarea 
educativa? 
¿Desde cuándo la Iglesia Católica en Colombia ha 
incursionado en la educación? 

Finalidad de la Iglesia 
Católica en la educación 

12 
13 

 
14 

A su criterio ¿Cuál es el fin último de la educación? 
¿Cuál es el fin de la Iglesia Católica en la 
Educación? 
¿Desde su perspectiva, qué fines de la educación 
en Colombia, desde sus orígenes, se corresponden 
con los fines de la Iglesia Católica en el hecho 
educativo?  

La Iglesia católica en el 
Chocó 

15 
 

16 
 
 

17 
 

18 
 

¿Cuál ha sido el desempeño de la Iglesia Católica 
en el Chocó? 
¿Qué manifestaciones socio-culturales ha 
instaurado la Iglesia Católica en las comunidades 
chocoanas? 
¿Cuál fue la primera institución educativa generada 
por la Iglesia Católica en el Chocó? 
¿Bajo qué concepto y fin surge dicha institución? 
 



241 
 

Analizar el rol que la Iglesia 
Particular de Quibdó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana de los habitantes del 
chocó 

Formación humana 19 
 
 

20 
 

21 
 
 

22 
 
 
 

23 
 

24 
 

25 
 
 

¿De qué manera se puede comprender que la ética 
y la moral son positivamente influyentes en la 
formación humana? 
¿De qué manera ha jugado la Iglesia Católica en el 
Chocó el tema de la formación humana? 
Por historia… ¿Qué estrategias ha empleado 
pastoralmente la Iglesia Católica en el Chocó en 
materia de formación humana? 
Desde su perspectiva ¿Qué ha hecho la Iglesia 
Católica en el tema de los valores, formación 
humana y sentido social con los habitantes del 
Chocó? 
¿Qué actividades realiza la Iglesia Católica del 
Chocó en materia de formación humana? 
¿Qué relación tienen esos valores con el principio 
evangélico del amor? 
¿Qué tipo de actividades pueden realizarse por 
parte de la Iglesia Católica del Chocó en pro de la 
formación humana? 

Principios axiológicos de 
la formación humana 

26 
 
 

27 

¿Qué criterios considera válidos para la 
consolidación de principios axiológicos que 
delimiten la formación humana? 
¿En qué valores se han de forjar el perfil humano y 
ciudadano de los habitantes del Chocó? 
 

Principios rectores en la 
Iglesia Chocoana 

28 
 
 
 
 
 
 

29 

Tras la existencia de Documentos eclesiales que 
representan el sustento epistémico bajo 
orientaciones episcopales para Colombia en 
materia educativa ¿Qué otros principios son 
considerables por la Iglesia del Chocó en pro de la 
formación humana de sus habitantes? 
¿Cómo habitante del Chocó qué aspectos 
axiológicos se consideran necesarios en el 



242 
 

 
 
 

30 

fortalecimiento humano y como persona del 
chocoano? 
¿De qué manera articularía en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje los principios axiológicos 
que apuestan a la formación humana de los 
habitantes del Chocó? 



243 
 

                                          Anexo 4 
                                                Juicios del 
Experto: 
 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL 

MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA 

CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES 

CHOCOANAS 

 

1. Considera que las preguntas del instrumento miden los indicadores 
seleccionados para cada uno de los objetivos del trabajo de manera: 

 

Suficiente X  Medianamente suficiente  Insuficiente  

Observaciones: Cada uno de los Item´s cumple con las exigencias 

adecuadas a tenor de lo dispuesto en los lineamientos que regulan 

los Estudios de IV Nivel, en este caso Estudio de Doctorado. Logrando 

medir así las exigencias del Objeto Estudio con base a los Objetivos 

General y Específico. 

 

2. Según el formato general del instrumento cada Ítem es: 
 

Item Adecuado Inadecuado Modificable Observaciones 

1 ✓   Excelente 

2 ✓   Sin Observación 

3 ✓   Excelente 

4 ✓   Excelente 

5 ✓   Excelente 

6 ✓   Excelente 

7 ✓   Excelente 

8 ✓   Excelente 

9 ✓   Sin Observación 

10 ✓   Excelente 

11 ✓   Excelente 



244 
 

12 ✓   Excelente 

13 ✓   Sin Observación 

14 ✓   Sin Observación 

15 ✓   Excelente 

16 ✓   Excelente 

17 ✓   Excelente 

18 ✓   Excelente 

19 ✓   Excelente 

20 ✓   Sin Observación 

21 ✓   Excelente 

22 ✓   Excelente 

23 ✓   Sin Observación 

24 ✓   Sin Observación 

25 ✓   Sin Observación 

26 ✓   Excelente 

27 ✓   Excelente 

28 ✓   Excelente 

29 ✓   Excelente 

30 ✓   Excelente 

 

3. La calidad Técnica del Instrumento es: 
 

Aspecto Excelente Regular Deficiente 

Organización ✓   

Presentación ✓   

Comprensión ✓   

Redacción ✓   

Extensión ✓   

 

DATOS DEL VALIDADOR 

 

Criterio de 
suficiencia 

Sí 
X 

No  Observación: 
EXCELENTE, EXCEPCIONAL 
EXTRAORDINARIO INSTRUMENTO DE 
RECOLECCIÓN DE INFORMACIÓN EN ESTE 
NIVEL DE ESTUDIO DE POSTGRADO. 

 

Nombre(s) y Apellido(s) EFRAÍN OMAR PÁEZ CHACÓN 
CIVN°.-1O784846 

Máximo Grado Académico DOCTOR EN EDUCACIÓN 



245 
 

Universidad UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMETAL 
LIBERTADOR – INSTITUTO PEDAGÓGICO 
RURAL “GERVASIO RUBIO” 

Cargo que ejerce Coordinador Institucional de los Programas: 
Programa de Asesoría Académica 
Programa de Preparadores Académicos 
Programa de Curso de Iniciación Universitaria 

Firma  

 

Observaciones finales 

Considero que el presente Instrumento para ser aplicado a sus 

informantes Claves en la presente Tesis Doctoral Titulada: 

“FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA 

ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA  EN  LA  EDUCACIÓN  Y  

FORMACIÓN  HUMANA  EN  LAS COMUNIDADES CHOCOANAS” 

reúne y tiene todos los aspectos rigurosos y exigente para continuar 

con las fases o etapas subsiguientes y poder presentar los 

resultados obtenidos en el tiempo exigido por la UNIVERSIDAD 

PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR – INSTITUTO DE 

MEJORAMIENTO PROFESIONAL DEL MAGISTERIO. 

Finalmente, el Instrumento está diseñado y elaborado con todas las 

normas de para ser aplicado en el proceso de recopilar la data 

informativa es considerado a mi juicio valorativo pertinente y 

suficiente para satisfacer la investigación adecuado en el marco del 

objeto de estudio planteado por la Investigador. 

 

Firma: 

 

C.I.N.V.-: 1O.784.846 

Fecha: O3 / AGOSTO / 2O23 



246 
 

CURRICULO VITAE 

Efraín Omar Páez Chacón, portador de la cédula de identidad Nº 1O.784.846 nació el 
23 de Febrero de 1972 en la ciudad de Caracas, Distrito Federal-Venezuela. Edad 51 
años. Lugar de Residencia: La Victoria Parte Alta, calle Nº 15 entre Avenidas Nº 2 y 3 
Rubio, Municipio Junín del Estado Táchira. Teléfono: O416-7727O34/O276- 
7961238. Dirección de Trabajo: UPEL - Instituto Pedagógico Rural “Gervasio Rubio”, 
adscrito al Departamento de Pedagogía y Práctica Profesional. Final Av. Dr. Manuel 
Pulido Méndez Vía Bramón Rubio Estado Táchira. Estudios de Pregrado: Educación 
Integral Titulo Obtenido: Profesor: Educación Integral, Mención Educación para el 
Trabajo. Año de Graduación: 2OOO, Junio O2. Institución: Universidad Pedagógica 
Experimental Libertador, Instituto Pedagógico Rural “Gervasio Rubio”. Estudios de 
Postgrado: Titulo Obtenido: Magíster en Educación Mención Gerencia Educacional. 
Año de Graduación: 2OO3, Noviembre. Institución: Universidad Pedagógica 
Experimental Libertador Instituto Pedagógico Rural “Gervasio Rubio”. Título de Doctor 
en Educación Obtenido Año de Graduación 2O16 Diciembre. Institución: Universidad 
Pedagógica Experimental Libertador Instituto Pedagógico Rural “Gervasio Rubio”. 
Cargos Desempeñados: Docente Ordinario adscrito al Departamento Académico de 
Pedagogía y Práctica Profesional en la Categoría Asistente y Dedicación Exclusiva. 
Coordinador Institucional de los Programas de Asesoría Académica y Preparadores 
Académicos Octubre en los períodos 2OO7-2OO9, 2OO9-2O11 y 2O11-2O16; 
Miembro Activo de Comisiones Lectora - Jurados en diversos Trabajos de Grados de 
Especialización, Maestría y Doctorado UPEL-IPRGR. Miembro Activo en Diferentes 
Comisiones designadas por el Ilustre Consejo Directivo: Transformación Curricular 
UPEL-IPRGR, Revisión de Expediente de Grado UPEL-IPRGR, Programa de Aula 
Virtual UPEL-IPRGR. Coordinador Institucional del Programa de Asesoría Académica 
UPEL-IPRGR. Desde O1 de Enero de 2OO2...; Auxiliar Docente I UPEL-IPRGR. O1 Marzo 
de 2OOO al 31 Julio de 2OOO. Profesor Instructor / Tiempo Completo UPEL-IPRGR 
O1 de Octubre 2OOO-2OO7; Asesor Académico desde el O1 de Marzo de 2OOO…; 
Profesor 193. Facilitador de las Cátedras: Fase Integración Docencia Administración, 
Fase de Ensayo Didáctico, Gerencia Educativa, Educación para el Trabajo, Desarrollo 
de Pensamiento Creativo, Didáctica de la Educación Integral entre otras. Secretario 
de la Comisión Coordinadora Institucional de Docencia UPEL-IPRGR, O1 de Marzo 
de 2OOO hasta el 3O de Septiembre de 2OO7. Actualmente, desde el pasado 3O de 
Mayo de 2O22 bajo Resolución N° 2O22.691.971, de fecha 3O de Noviembre de 
2O22, me acredita como Miembro Ordinario del Personal Académico de la 
Universidad Pedagógica Experimental Libertador, en la Categoría de Títular a 
Dedicación Exclusiva. También, desempeñé el cargo de Jefe del Departamento 
Académico de Pedagogía y Práctica Profesional desde el pasado 16 de Enero del año 
2O2O hasta Enero 2O23, bajo Oficio del Consejo Directivo UPEL IPRGR-SEC-PE-CD-
OFIC.O13, de fecha 16 de ENERO de 2O2O. En este momento, estoy a cargo de los Programas 
de: Programa de Asesoría Académica, Programa de Preparadores Académicos y 
Programa de Curso de Iniciación Universitaria UPEL IPRGR, bajo la Resolución de la 
Dirección UPEL IPRGR N°.-D-O25-2O23 de fecha O9 de Enero de 2O23… 

 

 



247 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
      UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

   INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 
 

San Cristóbal, 10 de Diciembre de  2023 

 

Apreciado(a):  Dr. Aliro Gregorio Ruiz Castillo 

Presente. 

Cordial saludo y bendiciones en el nombre de Nuestro Señor Jesucristo. Sirva la 

presente, para solicitar de sus servicios profesionales y/o académico-investigativos, 

ya que su ardua experiencia investigativa le asiste para Validar el suscrito 

Instrumento, que se utilizará con el fin de recolectar la información que se requiere 

por parte de un significativo número de actores sociales y así, dar sustento a la 

presente investigación se intitula: Fundamentos ontológicos y epistemológicos 

que delimiten la acción de la Iglesia Católica en la educación y formación 

humana en las comunidades chocoanas.  

Cabe destacar, que el presente instrumento atiende a una Investigación que se 

realiza en los presentes momentos, como requisito parcial para Optar al Título 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación, que posteriormente será 

otorgado por la Ilustre Universidad Pedagógica Experimental Libertador (UPEL), 

en su Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio. 

A propósito, se proveerá a Usted como validador, los siguientes elementos 

anexos: Título de la Investigación, Unidades de Análisis y/o Categorías, guía para 

la validación del instrumento y planilla de datos del experto, respectivamente. 

En espera de su contribución para el desarrollo de la presente Investigación, 

anticipo mi agradecimiento por su valioso apoyo, sin más queda… 

 

Muy atentamente MSc. César A. Perea I. 



248 
 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS QUE DELIMITEN LA 
ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN 

HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 
 

Investigación presentada  
como requisito parcial para optar al Grado de  

Doctor en Ciencias de la Educación 
 
 

Autor: MSc. Perea I., César A. 
Tutora: Dra. ZULLY Parra 

 

Objetivos del Estudio 

 

Objetivo General  

 
Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia 

Católica en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas.  

 
Objetivos Específicos  

 
• Comprender el rol que históricamente ha desempeñados la Iglesia particular 

de Quibdó e Istmina Tadó en materia educativas en pro de la formación humana en 

las comunidades chocoanas. 

• Analizar el rol que desempeña la Iglesia Particular de Quibdó en materia 

educativa en pro de la formación humana de los habitantes del chocó. 

• Construir un marco de sustentos epistemológicos y ontológico que 

determinen el accionar de la IC en la formación de las personas  humanas en el  

Chocó desde los procesos de enseñanza y aprendizaje.  

 
En consecuencia, se anexa formato que expone la estructura que el investigador 

seguirá a los efectos de recolección de la información, teniendo en consideración la 

razón natural de cada actor social, por lo cual se presentará en forma de anexo para 

su revisión y consideración, según sus criterios de valoración. Es de destacar que 

cada razón de ser de los actores sociales se presentará en el instrumento bajo el 

entendido de tópico, para su consideración en la evaluación del presente material: 

 



249 
 

Anexo 1 

 
Ruta aplicada a Sacerdotes, miembros de organizaciones comunales y 

docentes que hacen vida en la Diócesis que sirve de contexto. 
 

Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

¿Qué fundamentos onto-epistémicos delimitan la acción de la IC en la educación 
y formación humana en las comunidades chocoanas? 

HEURÍSTICA 

Paradigma Naturaleza y diseño de 
la investigación 

Método 

Interpretativo Enfoque cualitativo Fenomenológico 

Propósito general de la 
investigación 

Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos 
que delimiten la acción de la Iglesia Católica en la 
educación y formación humana en las comunidades 
chocoanas. 

Propósitos específicos Categoría 

Técnica de recolección 
de información 

(Entrevista) 
Tópico2 

T1 T2 T3 

Comprender el rol ideal o 
fundamental de la Iglesia 
Católica en las 
comunidades. 

Naturaleza de la Iglesia 
Católica 

1,2,3 1,2,3 1,2,3 

Episteme de la acción 
pastoral 

4, 5, 6 4, 5, 6 4, 5, 6 

Conocer el rol que 
desempeña en la realidad 
la Iglesia Particular de 
Quibdó en materia 
educativa en pro de la 
formación humana de los 
habitantes del chocó 

Acción pastoral 
7, 8, 9, 

10 
7, 8, 9, 

10 
7, 8, 9, 

10 

Trascendencia eclesial 
11, 12, 

13 
11, 12, 

13 
11, 12, 

13 

Iglesia y educación 
14, 15, 
16, 17, 
18, 19 

14, 15, 
16, 17, 
18, 19 

14, 15, 
16, 17, 
18, 19 

Finalidad de la Iglesia 
Católica en la 

educación 

20, 21, 
22, 23, 

24 

20, 21, 
22, 23, 
24 

20, 21, 
22, 23, 
24 

Iglesia Católica en el 
Chocó 

25, 26, 
27, 28, 
29, 30, 

31 

25, 26, 
27, 28, 
29, 30, 

31 

25, 26, 
27, 28, 
29, 30, 

31 

 
2 Entiéndase por Tópico, la razón de ser de cada informante clave abordado por el investigador, que 
se subdividen en: Tópico 1 (Sacerdotes), Tópico 2 (Miembros de Organizaciones comunales) y 
Tópico 3 (Docentes del Chocó), que totalizan seis (6) informantes claves para la pesquisa. 



250 
 

Formación humana 

32, 33, 
34, 35, 
36, 37, 
38, 39, 

40 

32, 33, 
34, 35, 
36, 37, 
38, 39, 

40 

32, 33, 
34, 35, 
36, 37, 
38, 39, 

40 

Formación humana e 
inclusión 

41, 42, 
43, 44, 
45, 46, 

47 

41, 42, 
43, 44, 
45, 46, 

47 

41, 42, 
43, 44, 
45, 46, 

47 

Construir un marco de 
sustentos 
epistemológicos y 
ontológico  del accionar 
de la IC en la formación 
humana de los habitantes 
del chocó desde los 
procesos de enseñanza 
aprendizaje. 

Principios axiológicos 
de la formación 

humana 

48, 49, 
50, 51 

48, 49, 
50, 51 

48, 49, 
50, 51 

Principios rectores en y 
para la Iglesia 

chocoana 

52, 53, 
54, 55, 

56 

52, 53, 
54, 55, 
56 

52, 53, 
54, 55, 
56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 
 

Anexo 2 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 
INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 
 

Institución: __________________________________. 
 
Localidad/Municipio: ___________________. 
 

Yo, César Augusto Perea, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, en 
ejercicio de la profesión Sacerdote, autorizo mi participación en el desarrollo de la 
Investigación intitulada: “FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y 
EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA 
EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS”, 
llevada a cabo por el Pbro. César A. Perea I., para optar al Grado Académico de 
Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación 
en la presente investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo 
comprendido en su totalidad la información sobre esta actividad entiendo que mi 
participación en esta investigación contribuirá al desarrollo educativo, humano y 
eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán consecuencias 
desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 
identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente 
bajo fines académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que 
emprende el interesado de la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de 
forma consciente y voluntaria… 

 
(  ) DOY EL CONSENTIMIENTO 
(    ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 
 
… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 
 
 
Lugar: _______ Fecha: ___/____/______. 
 
 
Firma del Actor Social 
 



252 
 

Anexo 3 
Sobre la entrevista dirigida a los Informantes Claves 

 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA 
EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 

 
 

Objetivo General: Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos que delimiten la acción de la Iglesia Católica en la 
educación y formación humana en las comunidades chocoanas. 
 

Objetivos Específicos Categoría(s) Ítem Cuestión 

Comprender el rol que 
históricamente ha desempeñado 
la Iglesia Católica de Quibdó e 

Istmina Tadó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana   en las comunidades 
chocoanas. 

Naturaleza de la Iglesia 
Católica 

1 
 

2 
 

¿Cuál ha sido por historia o tradición la tarea de la 
Iglesia Católica? 
En el marco social o comunitario ¿cuál es el rol 
fundamental de la Iglesia Católica? 

Episteme de la acción 
pastoral 

3 
 
 
 

4 
 
 
 
 

Si existen documentos eclesiales que sustentan la 
tarea de la Iglesia Católica en las comunidades 
¿Cuáles son estos instrumentos y qué expresan de 
manera sinóptica? 
¿En estos documentos se considera el rol de la 
enseñanza una de las tareas de la Iglesia Católica? 

Acción pastoral 5 
 
 

¿Qué labor pastoral lleva a cabo la Iglesia Católica 
en el Chocó? 



253 
 

6 
 

7 

¿Cómo y dónde desempeña la Iglesia Católica del 
Chocó la misión evangelizadora y/o catequética? 
¿La Iglesia Católica sólo concentra su enseñanza 
desde una perspectiva dogmática? 

Iglesia y educación 8 
 
 

9 
 
 

10 
 
 

11 

¿Cuál es la analogía válida para considerar que la 
Iglesia Católica y la escuela tienen misiones 
conjuntas? 
¿Desde los orígenes de la Iglesia ha sido la 
enseñanza una tarea fundamental en su labor 
pastoral? ¿Por qué? 
¿A partir de qué momento de la historia, la Iglesia 
Católica asume como importante la tarea 
educativa? 
¿Desde cuándo la Iglesia Católica en Colombia ha 
incursionado en la educación? 

Finalidad de la Iglesia 
Católica en la educación 

12 
13 

 
14 

A su criterio ¿Cuál es el fin último de la educación? 
¿Cuál es el fin de la Iglesia Católica en la 
Educación? 
¿Desde su perspectiva, qué fines de la educación 
en Colombia, desde sus orígenes, se corresponden 
con los fines de la Iglesia Católica en el hecho 
educativo?  

La Iglesia católica en el 
Chocó 

15 
 

16 
 
 

17 
 

18 
 

¿Cuál ha sido el desempeño de la Iglesia Católica 
en el Chocó? 
¿Qué manifestaciones socio-culturales ha 
instaurado la Iglesia Católica en las comunidades 
chocoanas? 
¿Cuál fue la primera institución educativa generada 
por la Iglesia Católica en el Chocó? 
¿Bajo qué concepto y fin surge dicha institución? 
 



254 
 

Analizar el rol que la Iglesia 
Particular de Quibdó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana de los habitantes del 
chocó 

Formación humana 19 
 
 

20 
 

21 
 
 

22 
 
 
 

23 
 

24 
 

25 
 
 

¿De qué manera se puede comprender que la ética 
y la moral son positivamente influyentes en la 
formación humana? 
¿De qué manera ha jugado la Iglesia Católica en el 
Chocó el tema de la formación humana? 
Por historia… ¿Qué estrategias ha empleado 
pastoralmente la Iglesia Católica en el Chocó en 
materia de formación humana? 
Desde su perspectiva ¿Qué ha hecho la Iglesia 
Católica en el tema de los valores, formación 
humana y sentido social con los habitantes del 
Chocó? 
¿Qué actividades realiza la Iglesia Católica del 
Chocó en materia de formación humana? 
¿Qué relación tienen esos valores con el principio 
evangélico del amor? 
¿Qué tipo de actividades pueden realizarse por 
parte de la Iglesia Católica del Chocó en pro de la 
formación humana? 

Principios axiológicos de 
la formación humana 

26 
 
 

27 

¿Qué criterios considera válidos para la 
consolidación de principios axiológicos que 
delimiten la formación humana? 
¿En qué valores se han de forjar el perfil humano y 
ciudadano de los habitantes del Chocó? 
 

Principios rectores en la 
Iglesia Chocoana 

28 
 
 
 
 
 

Tras la existencia de Documentos eclesiales que 
representan el sustento epistémico bajo 
orientaciones episcopales para Colombia en 
materia educativa ¿Qué otros principios son 
considerables por la Iglesia del Chocó en pro de la 
formación humana de sus habitantes? 



255 
 

 
29 

 
 
 

30 

¿Cómo habitante del Chocó qué aspectos 
axiológicos se consideran necesarios en el 
fortalecimiento humano y como persona del 
chocoano? 
¿De qué manera articularía en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje los principios axiológicos 
que apuestan a la formación humana de los 
habitantes del Chocó? 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



256 
 

Anexo 4 
Juicios del Experto: 

 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE 
LA IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS 

COMUNIDADES CHOCOANAS 
 

1. Considera que las preguntas del instrumento miden los indicadores 
seleccionados para cada uno de los objetivos del trabajo de manera: 

 
Suficiente_X___    Medianamente suficiente_____    Insuficiente____ 

Observaciones: No considero observaciones, un interesante, completo y óptimo 

instrumento________________________________________________________

_______________________________________________________________. 

2. Según el formato general del instrumento cada Ítem es: 

 

Item Adecuado Inadecuado Modificable Observaciones 

1 X    

2 X    

3 X    

4 X    

5 X    

6 X    

7 X    

8 X    

9 X    

10 X    

11 X    

12 X    

13 X    

14 X    

15 X    

16 X    

17 X    

18 X    

19 X    

20 X    

21 X    



257 
 

22 X    

23 X    

24 X    

25 X    

26 X    

27 X    

28 X    

29 X    

30 X    

 

3. La calidad Técnica del Instrumento es: 

 

Aspecto Excelente Regular Deficiente 

Organización X   

Presentación X   

Comprensión X   

Redacción X   

Extensión X   

 

DATOS DEL VALIDADOR 

Criterio de 
suficiencia 

Sí X No  Observación: Ninguna 

 

Nombre(s) y Apellido(s):  Dr. Aliro Gregorio Ruiz Castillo 
 

Máximo Grado Académico Doctor en Educación 
 
 

Universidad Universidad Pedagógica Experimental 
Libertador-Instituto Pedagógico Rural 
Gervasio Rubio 

Cargo que ejerce Docente 
 
 

Firma  
 

 

Observaciones finales 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________



258 
 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



259 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
      UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

   INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 
 

San Cristóbal, 7 de  Diciembre de 2023 

 

Apreciado(a):  Dr. Junior J. Santiago G. 

Presente. 

Cordial saludo y bendiciones en el nombre de Nuestro Señor Jesucristo. Sirva la 

presente, para solicitar de sus servicios profesionales y/o académico-investigativos, 

ya que su ardua experiencia investigativa le asiste para Validar el suscrito 

Instrumento, que se utilizará con el fin de recolectar la información que se requiere 

por parte de un significativo número de actores sociales y así, dar sustento a la 

presente investigación se intitula: Fundamentos ontológicos y epistemológicos 

que delimiten la acción de la Iglesia Católica en la educación y formación 

humana en las comunidades chocoanas.  

Cabe destacar, que el presente instrumento atiende a una Investigación que se 

realiza en los presentes momentos, como requisito parcial para Optar al Título 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación, que posteriormente será 

otorgado por la Ilustre Universidad Pedagógica Experimental Libertador (UPEL), 

en su Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio. 

A propósito, se proveerá a Usted como validador, los siguientes elementos 

anexos: Título de la Investigación, Unidades de Análisis y/o Categorías, guía para 

la validación del instrumento y planilla de datos del experto, respectivamente. 

En espera de su contribución para el desarrollo de la presente Investigación, 

anticipo mi agradecimiento por su valioso apoyo, sin más queda… 

 

Muy atentamente MSc. César A. Perea I. 

 
 



260 
 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS QUE DELIMITEN LA 
ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN 

HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 
 

Investigación presentada  
como requisito parcial para optar al Grado de  

Doctor en Ciencias de la Educación 
 
 

Autor: MSc. Perea I., César A. 
Tutora: Dra.  Zully Del Carmen Parra de Colmenares 

 
 

Objetivos del Estudio 

 

Objetivo General  

 
Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia 

Católica en la educación y formación humana en las comunidades chocoanas. 
 

Objetivos Específicos  

 
• Comprender el rol que históricamente ha desempeñado la Iglesia Católica de 

Quibdó e Istmina Tadó en materia educativa en pro de la formación humana   en las 

comunidades chocoanas. 

• Analizar el rol que la Iglesia Particular de Quibdó en materia educativa en pro 

de la formación humana de los habitantes del chocó. 

• Construir un marco de sustentos epistemológicos y ontológico que delimiten 

el accionar de la IC en la formación de las personas humana en el chocó desde los 

procesos de enseñanza aprendizaje.  

 
En consecuencia, se anexa formato que expone la estructura que el investigador 

seguirá a los efectos de recolección de la información, teniendo en consideración la 

razón natural de cada actor social, por lo cual se presentará en forma de anexo para 

su revisión y consideración, según sus criterios de valoración. Es de destacar que 

cada razón de ser de los actores sociales se presentará en el instrumento bajo el 

entendido de tópico, para su consideración en la evaluación del presente material: 

Anexo 1 



261 
 

 
Ruta aplicada a Sacerdotes, miembros de organizaciones comunales y 

docentes que hacen vida en la Diócesis que sirve de contexto. 
 

Instituto de Mejoramiento Profesional para el Magisterio 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 
¿Qué fundamentos onto-epistémicos delimitan la acción de la IC en la educación y 
formación humana en las comunidades chocoanas? 

HEURÍSTICA 

Paradigma Naturaleza y diseño de la 
investigación 

Método 

Interpretativo Enfoque cualitativo Fenomenológico 

Propósito general de la 
investigación 

Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la 
acción de la Iglesia Católica en la educación y formación 
humana en las comunidades chocoanas. 

Propósitos específicos Categoría 

Técnica de recolección 
de información 

(Entrevista) 
Tópico3 

T1 T2 T3 

Comprender el rol que 
históricamente ha 

desempeñado la Iglesia 
Católica de Quibdó e 

Istmina Tadó en materia 
educativa en pro de la 

formación humana   en las 
comunidades chocoanas. 

Naturaleza de la Iglesia 
Católica 

1,2 1,2 1,2 

Episteme de la acción 
pastoral 

3, 4 3, 4 3, 4 

Acción pastoral 5, 6, 7 5, 6, 7 5, 6, 7 

Iglesia y educación 
8, 9, 

10, 11 
8, 9, 

10, 11 
8, 9, 

10, 11 

Finalidad de la Iglesia 
Católica en la educación 

12, 13, 
14 

12, 13, 
14 

12, 13, 
14 

Iglesia Católica en el 
Chocó 

15, 16, 
17, 18 

15, 16, 
17, 18 

15, 16, 
17, 18 

Analizar el rol que la Iglesia 
Particular de Quibdó en 
materia educativa en pro 

de la formación humana de 
los habitantes del chocó 

Formación humana 

19, 20, 
21, 22, 
23, 24, 

25 

19, 20, 
21, 22, 
23, 24, 

25 

19, 20, 
21, 22, 
23, 24, 

25 

Principios axiológicos de 
la formación humana 

26, 27 26, 27 26, 27 

Principios rectores en y 
para la Iglesia chocoana 

28, 29, 
30 

28, 29, 
30 

28, 29, 
30 

 
Anexo 2 

 
3 Entiéndase por Tópico, la razón de ser de cada informante clave abordado por el investigador, que 
se subdividen en: Tópico 1 (Sacerdotes), Tópico 2 (Miembros de Organizaciones comunales) y 
Tópico 3 (Docentes del Chocó), que totalizan seis (6) informantes claves para la pesquisa. 



262 
 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 
INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 
 

Institución:   
 
Localidad/Municipio: Quibdó  
 

Yo, César Augusto Perea, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, en 
ejercicio de la profesión Sacerdote, autorizo mi participación en el desarrollo de la 
Investigación intitulada: “FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y 
EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA 
EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS”, 
llevada a cabo por el Pbro. César A. Perea I., para optar al Grado Académico de 
Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación 
en la presente investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo 
comprendido en su totalidad la información sobre esta actividad entiendo que mi 
participación en esta investigación contribuirá al desarrollo educativo, humano y 
eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán consecuencias 
desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 
identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente 
bajo fines académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que 
emprende el interesado de la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de 
forma consciente y voluntaria… 

 
(    ) DOY EL CONSENTIMIENTO 
(    ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 
 
… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 
 
 
Lugar: __________ Fecha: ____/____/_______. 
 
 
 
Firma del Actor Social 
 



263 
 

Anexo 3 
Sobre la entrevista dirigida a los Informantes Claves 

 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA IGLESIA CATÓLICA EN LA 
EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS COMUNIDADES CHOCOANAS 

 
 

Objetivo General: Generar fundamentos ontológicos y epistemológicos de la acción de la Iglesia Católica en la educación 
y formación humana en las comunidades chocoanas. 
 
 

Objetivos Específicos Categoría(s) Ítem Cuestión 

Comprender el rol que 
históricamente ha desempeñado 
la Iglesia Católica de Quibdó e 

Istmina Tadó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana   en las comunidades 
chocoanas. 

Naturaleza de la Iglesia 
Católica 

1 
 

2 
 

¿Cuál ha sido por historia o tradición la tarea de la 
Iglesia Católica? 
En el marco social o comunitario ¿cuál es el rol 
fundamental de la Iglesia Católica? 

Episteme de la acción 
pastoral 

3 
 
 
 

4 
 
 
 
 

Si existen documentos eclesiales que sustentan la 
tarea de la Iglesia Católica en las comunidades 
¿Cuáles son estos instrumentos y qué expresan de 
manera sinóptica? 
¿En estos documentos se considera el rol de la 
enseñanza una de las tareas de la Iglesia Católica? 

Acción pastoral 5 
 

¿Qué labor pastoral lleva a cabo la Iglesia Católica 
en el Chocó? 



264 
 

 
6 
 

7 

¿Cómo y dónde desempeña la Iglesia Católica del 
Chocó la misión evangelizadora y/o catequética? 
¿La Iglesia Católica sólo concentra su enseñanza 
desde una perspectiva dogmática? 

Iglesia y educación 8 
 
 

9 
 
 

10 
 
 

11 

¿Cuál es la analogía válida para considerar que la 
Iglesia Católica y la escuela tienen misiones 
conjuntas? 
¿Desde los orígenes de la Iglesia ha sido la 
enseñanza una tarea fundamental en su labor 
pastoral? ¿Por qué? 
¿A partir de qué momento de la historia, la Iglesia 
Católica asume como importante la tarea 
educativa? 
¿Desde cuándo la Iglesia Católica en Colombia ha 
incursionado en la educación? 

Finalidad de la Iglesia 
Católica en la educación 

12 
13 

 
14 

A su criterio ¿Cuál es el fin último de la educación? 
¿Cuál es el fin de la Iglesia Católica en la 
Educación? 
¿Desde su perspectiva, qué fines de la educación 
en Colombia, desde sus orígenes, se corresponden 
con los fines de la Iglesia Católica en el hecho 
educativo?  

La Iglesia católica en el 
Chocó 

15 
 

16 
 
 

17 
 

18 
 

¿Cuál ha sido el desempeño de la Iglesia Católica 
en el Chocó? 
¿Qué manifestaciones socio-culturales ha 
instaurado la Iglesia Católica en las comunidades 
chocoanas? 
¿Cuál fue la primera institución educativa generada 
por la Iglesia Católica en el Chocó? 
¿Bajo qué concepto y fin surge dicha institución? 
 



265 
 

Analizar el rol que la Iglesia 
Particular de Quibdó en materia 
educativa en pro de la formación 

humana de los habitantes del 
chocó 

Formación humana 19 
 
 

20 
 

21 
 
 

22 
 
 
 

23 
 

24 
 

25 
 
 

¿De qué manera se puede comprender que la ética 
y la moral son positivamente influyentes en la 
formación humana? 
¿De qué manera ha jugado la Iglesia Católica en el 
Chocó el tema de la formación humana? 
Por historia… ¿Qué estrategias ha empleado 
pastoralmente la Iglesia Católica en el Chocó en 
materia de formación humana? 
Desde su perspectiva ¿Qué ha hecho la Iglesia 
Católica en el tema de los valores, formación 
humana y sentido social con los habitantes del 
Chocó? 
¿Qué actividades realiza la Iglesia Católica del 
Chocó en materia de formación humana? 
¿Qué relación tienen esos valores con el principio 
evangélico del amor? 
¿Qué tipo de actividades pueden realizarse por 
parte de la Iglesia Católica del Chocó en pro de la 
formación humana? 

Principios axiológicos de 
la formación humana 

26 
 
 

27 

¿Qué criterios considera válidos para la 
consolidación de principios axiológicos que 
delimiten la formación humana? 
¿En qué valores se han de forjar el perfil humano y 
ciudadano de los habitantes del Chocó? 
 

Principios rectores en la 
Iglesia Chocoana 

28 
 
 
 
 
 

Tras la existencia de Documentos eclesiales que 
representan el sustento epistémico bajo 
orientaciones episcopales para Colombia en 
materia educativa ¿Qué otros principios son 
considerables por la Iglesia del Chocó en pro de la 
formación humana de sus habitantes? 



266 
 

 
29 

 
 
 

30 

¿Cómo habitante del Chocó qué aspectos 
axiológicos se consideran necesarios en el 
fortalecimiento humano y como persona del 
chocoano? 
¿De qué manera articularía en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje los principios axiológicos 
que apuestan a la formación humana de los 
habitantes del Chocó? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



267 
 

Anexo 4 
Juicios del Experto: 

 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 
Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

FUNDAMENTOS ONTOLÓGICOS Y EPISTEMOLÓGICOS DE LA ACCIÓN DE LA 
IGLESIA CATÓLICA EN LA EDUCACIÓN Y FORMACIÓN HUMANA EN LAS 

COMUNIDADES CHOCOANAS 
 

 

2. Considera que las preguntas del instrumento miden los indicadores seleccionados 
para cada uno de los objetivos del trabajo de manera: 

 
Suficiente_X___    Medianamente suficiente_____    Insuficiente____ 

Observaciones: Un instrumento idóneo y completamente en consonancia con el objeto 

de estudio.  

 

3. Según el formato general del instrumento cada Ítem es: 

 

Item Adecuado Inadecuado Modificable Observaciones 

1 X    

2 X    

3 X    

4 X    

5 X    

6 X    

7 X    

8 X    

9 X    

10 X    

11 X    

12 X    

13 X    

14 X    

15 X    

16 X    

17 X    

18 X    

19 X    



268 
 

20 X    

21 X    

22 X    

23 X    

24 X    

25 X    

26 X    

27 X    

28 X    

29 X    

30 X    

 

4. La calidad Técnica del Instrumento es: 

 

Aspecto Excelente Regular Deficiente 

Organización X   

Presentación X   

Comprensión X   

Redacción X   

Extensión X   

 

DATOS DEL VALIDADOR 

Criterio de 
suficiencia 

Sí X No  Observación: Ninguna 

 

Nombre(s) y Apellido(s):  Dr. Junior J. Santiago G. 
 

Máximo Grado Académico Doctor en Educación 
 
 

Universidad Universidad Pedagógica Experimental 
Libertador-Instituto Pedagógico Rural 
Gervasio Rubio 

Cargo que ejerce Catedrático de Filosofía 
 
 

Firma  
 

 

Observaciones finales 



269 
 

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

___________________________________________________________________

_______________________. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


