
i 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL “GERVASIO RUBIO” 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
APORTES TEÓRICOS SOBRE LA MEMORIA HISTÓRICA-COLECTIVA PARA LA 

RESIGNIFICACIÓN DEL SUJETO A PARTIR DE LOS PROCESOS EDUCATIVOS EN 
LA COMUNIDAD EDUCATIVA GENERAL ALFREDO VÁSQUEZ COBO EN CALI 

 

Tesis presentada como requisito parcial para optar al grado de  
Doctor en Educación 

 

 

 

 

 

 

 

 
Autor: Julián Alfonso Díaz Alvear 

                                                      Tutora: Aura Bentti 
 

 

 

 

Rubio, julio de 2025 



ii 
 

 



iii 
 

 

APROBACIÓN DEL TUTOR 

 

 

 

En mi carácter de Tutora de la tesis presentada por el ciudadano Julián Alfonso 

Díaz Alvear, para optar al grado de doctora en Educación, consideró que dicha Tesis 

reúne los requisitos y méritos suficientes para ser sometido a la presentación pública y 

evaluación por parte del jurado examinador que se designe. 

En la ciudad de Rubio, a los 15 del mes de junio de 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

DEDICATORIA 

 

…A mi muy querida mamita María Eutalia Castillo de Alvear, cuya vida y esta 

tesis sen entrelazaron en un cierre compartido. En su memoria eterna,  

y para quienes hoy celebran con ella la Pascua del Maestro,  

dedico con profundo afecto este paso, impregnado de su espíritu y entrega.  

Y a todas las víctimas del conflicto en Colombia que nos dejaron su memoria,  

y en ella,  la esperanza de lo que está por-venir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

RECONOCIMIENTO 

 

 

La culminación de este estudio, más que un logro académico, fue un acto de 

agradecimiento al inmenso amor de Dios, fuente de sabiduría plena, por haberme 

arrojarme y donarme la existencia comprensiva y creativa; a mis padres Alfonso Díaz 

Hernández y Marlene Alvear Castillo, por el amor, la responsabilidad y el don de servicio 

que infundieron en mí, a mi mamita María Eutalia Castillo de Alvear por darme lo único 

que tenía, “su amor y nada más que amor”,  junto a mi hermana y hermanos, mi familia 

extensa que peregrina en la casa del Padre.  A mi esposa Nataly Álzate, con quien me 

ha sido regalado este espejo de vida y afecto, transitando este sendero de sacrificio y 

entrega desde el inicio.  A mis amigos y colegas de la IEGAVC, con su compañía y aliento, 

aligeraron el camino, y a otros, con sus propias adversidades, con su dificultad, 

exhortaron a revelar la mejor versión que necesitamos ser y dar, lo que se requiere para 

los desafíos existenciales que se afrontaron.  A mis estudiantes y sus padres, quienes 

me permitieron vislumbrar, a través de las huellas en sus vidas, el impacto de nuestras 

acciones y la inspiración que podemos generar. 

 

A mis querida amigas y compañeras de ruta, Roció, Luisa y Adriana, con quienes 

compartí una parte significativa de nuestra trayectoria académica, laboral y vital. A la 

UPEL, en el instituto “Gervasio Rubio” por abrir sus puertas al saber y por el invaluable 

respaldo brindado a través de mi tutora la Dra. Aura Bentti, y de los jurados la Dra. Mayra 

Medina, la Dra. Yusbeth Medina el Dr. Andry Bonilla y el Dr. Armando Santiago, cuya 

lucidez y profundidad, sencillez y cuidado en sus percepciones valoraron y guiaron la 

mejor ruta, el camino más propicio de este trabajo.  Al equipo directivo y administrativo, 

por su diligencia y apoyo. Y con un cariño especial, a quienes, con su presencia discreta, 

me ofrecieron la pausa y el espacio para que estos hallazgos florecieran, permitiéndome 

comprender las implicaciones de la Memoria Histórica Colectiva.   

 

Mi gratitud, sentida y emotiva se extienda a todos. 

 



vi 
 

TABLA DE CONTENIDOS 

LISTA DE TABLAS ........................................................................................................ x 

LISTA DE FIGURAS ...................................................................................................... xi 

RESUMEN ................................................................................................................... xiii 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 1 

MOMENTO I ................................................................................................................... 6 

MARCO ONTOLÓGICO ................................................................................................. 6 

Planteamiento del problema ........................................................................................ 6 

Objeto de la investigación .......................................................................................... 12 

Interrogantes de investigación. .................................................................................. 19 

Objetivos de la investigación...................................................................................... 19 

Objetivo General ..................................................................................................... 19 

Objetivo Específicos ............................................................................................... 19 

Justificación e importancia de la investigación ........................................................... 20 

MOMENTO II ................................................................................................................ 26 

MARCO TEORICO Y ANTECEDENTES DEL ESTUDIO ............................................. 26 

ANTECEDENTES ......................................................................................................... 28 

Antecedentes internacionales .................................................................................... 28 

Antecedentes nacionales ........................................................................................... 30 

Antecedentes regionales ........................................................................................... 32 

Bases teóricas o referenciales ................................................................................... 35 

Bases legales ............................................................................................................. 40 

MOMENTO III ............................................................................................................... 46 

MARCO METODOLÓGICO .......................................................................................... 46 

Paradigma.................................................................................................................. 46 

Enfoque ..................................................................................................................... 47 

Método ....................................................................................................................... 48 

Diseño ........................................................................................................................ 49 

Fases ......................................................................................................................... 50 

Descripción del escenario .......................................................................................... 52 

Informantes clave ....................................................................................................... 53 

Técnicas e instrumentos para la recolección de los datos ......................................... 55 

Criterios de rigor en el método fenomenológico......................................................... 55 



vii 
 

Técnicas de interpretación de resultados .................................................................. 57 

MOMENTO IV ............................................................................................................... 59 

ANáLISIS E INTERPRETACIÓN DE RESULTADOS .................................................. 59 

Categoría: Acontecimientos Pasados ..................................................................... 64 

Subcategoría: La influencia directa del pasado en el presente y el futuro. ......... 64 

Subcategoría: La violencia como marca del pasado y su presencia actual. ....... 66 

Subcategoría: Comportamiento y actuaciones influenciadas por el pasado. ..... 69 

Categoría: Interacción: Sujetos Educativos y Comunidad ...................................... 72 

Subcategoría: La comunidad como transmisora y guardiana de la memoria. .... 72 

Subcategoría: Identidad, cohesión y valores forjados por la memoria comunitaria.

 ........................................................................................................................... 74 

Subcategoría: La indagación y el procesamiento activo del pasado por parte de 

los estudiantes. ................................................................................................... 78 

Categoría: el lugar de la memoria ........................................................................... 81 

Subcategoría: La memoria histórica en el currículo y la vida escolar. ................ 81 

Subcategoría: La escuela como espacio de apoyo y conectividad..................... 83 

Subcategoría: La transmisión y el propósito social de la memoria colectiva. ..... 86 

Categoría: experiencias vividas del pasado ........................................................... 90 

Subcategoría: El pasado como fuente de aprendizaje para la no repetición y la 

corrección del presente. ..................................................................................... 90 

Subcategoría: la interconexión entre la realidad vivida, el conocimiento y la 

proyección futura. ............................................................................................... 93 

Categoría: identidad personal e interacción social. ................................................ 96 

Subcategoría: desafíos y factores formativos en la interacción social. ............... 96 

Subcategoría: la influencia de la historia y las experiencias humanas en la 

configuración de la identidad. ............................................................................. 99 

Categoría: lugares comunitarios de aprendizaje de la memoria ........................... 102 



viii 
 

Subcategoría: el impacto de la historia y las problemáticas sociales en la identidad 

comunitaria ....................................................................................................... 102 

Categoría: comprensiones pedagógicas de la historia ......................................... 106 

Subcategoría: desafío el currículo oficial y el ocultamiento de la historia. ........ 106 

Subcategoría: La historia como conocimiento contextualizado y relacional ..... 109 

Categoría: aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y comunidad .. 113 

Subcategoría: Innovación y cambio de concepción en la comunidad educativa

 ......................................................................................................................... 113 

Subcategoría: La narración como fuente de experiencia y comprensión subjetiva

 ......................................................................................................................... 116 

Subcategoría: La interacción como motor del aprendizaje significativo ........... 119 

Categoría: memorias, vivencias y lugares de aprendizaje .................................... 122 

Subcategoría: los actores humanos como portadores de historia y experiencia

 ......................................................................................................................... 122 

Subcategoría: La experiencia de aprendizaje contextualizada y expandida más 

allá del aula ...................................................................................................... 125 

Integración y discusión de resultados ...................................................................... 127 

MOMENTO V .............................................................................................................. 130 

FUNDAMENTACIÓN TEORICA ................................................................................. 130 

La naturaleza inherentemente social y existencial de la MHC y su papel fundamental 

en la resignificación del sujeto a través de la interacción con el pasado y el presente.

 ................................................................................................................................. 132 

La naturaleza transformadora y ética-política de la MHC en la construcción de 

identidad y la resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio de 

diálogo crítico. .......................................................................................................... 137 

Concepción de la escuela como lugar de la memoria y un laboratorio de conciencia 

social e histórica. ..................................................................................................... 139 

MOMENTO VI ............................................................................................................. 143 

REFLEXIONES Y CONSIDERACIONES FINALES ................................................... 143 

REFERENCIAS .......................................................................................................... 148 

ANEXOS ..................................................................................................................... 152 



ix 
 

INSTRUMENTOS .................................................................................................... 152 

GUION DE PREGUNTAS para estudiantes ......................................................... 152 

GUION DE PREGUNTAS padres de familia ........................................................ 153 

GUION DE PREGUNTAS para docentes ............................................................. 153 

Muestra de transcripciones ................................................................................... 154 

Estudiante JH16-11.2 ....................................................................................... 154 

Madre de familia JM48 ..................................................................................... 158 

Docente PHM47 ............................................................................................... 160 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 
LISTA DE TABLAS  

 

 

Número Título 
 

pp 

1. Experiencias previas 
 

15 

2. Codificaciones informantes clave 
 

54 

3. Unidades categoriales 
 

63 

4. Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: Acontecimientos pasado 
 

64 

5. Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: Interacción: sujetos educativos y comunidad 
 

71 

6. Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: El lugar de la memoria 
 

80 

7. Descripción estructural Padres de familia 
Categoría: Experiencias vividas del pasado 
 

90 

8. Descripción estructural Padres de familia 
Categoría: Identidad personal e interacción social 
 

95 

9 Descripción estructural Padres de familia 
Categoría: Lugares comunitarios de aprendizaje de la memoria 
 

101 

10. Descripción estructural Docentes 
Categoría: Comprensiones pedagógicas de la historia 
 

106 

11. Descripción estructural Docentes 
Categoría: Aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y 
comunidad 
 

113 

12. Descripción estructural Docentes 
Categoría: Memorias, vivencias y lugares de aprendizaje 
 
 

122 

 

 

 

 



xi 
 

 
LISTA DE FIGURAS 

 

 
Figuras 

 

 

 
pp 

1. La influencia directa del pasado en el presente y el futuro 
 

66 

2. La violencia como marca del pasado y su presencia actual. 
 

68 

3. Comportamiento y actuaciones influenciadas por el pasado 
 

71 

4. La comunidad como transmisora y guardiana de la memoria. 
 
 

74 

5. Identidad, cohesión y valores forjados por la memoria comunitaria 
 

77 

6. La indagación y el procesamiento activo del pasado por parte de los 
estudiantes 
 

80 

7. La memoria histórica en el currículo y la vida escolar 
 

83 

8. La escuela como espacio de apoyo y conectividad 
 

85 

9. La transmisión y el propósito social de la memoria colectiva  
 
 

89 

10. El pasado como fuente de aprendizaje para la no repetición y la 
corrección del presente 
 

92 

11. La interconexión entre la realidad vivida, el conocimiento y la 
proyección futura 
 

95 

12. Desafíos y factores formativos en la interacción social 
 

99 

13. La influencia de la historia y las experiencias humanas en la 
configuración de la identidad 
 

101 

14. El impacto de la historia y las problemáticas sociales en la identidad 
comunitaria 
 

105 

15. Desafío el currículo oficial y el ocultamiento de la historia 
 

108 

16. La historia como conocimiento contextualizado y relacional 
  

112 

17.  Innovación y cambio de concepción en la comunidad educativa 115 



xii 
 

 
18 La narración como fuente de experiencia y comprensión subjetiva  

 
118 

19. La interacción como motor del aprendizaje significativo 
 

121 

20. Los actores humanos como portadores de historia y experiencia 
 

124 

21. La experiencia de aprendizaje contextualizada y expandida más 
allá del aula 
 

127 

22. Claves teóricas centrales de la interconexión entre la dimensión 
existencial, social y transformadora de la MHC en el entorno 
educativo 
 

132 

23. La resignificación del sujeto a través de la interacción con el pasado 
y el presente 
 

136 

24. La resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio 
de diálogo crítico 

139 

 
25. 

 
La escuela como laboratorio de conciencia social e histórica 

 
142 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL “GERVASIO RUBIO” 
DOCTORADO EN EDUCACIÓN 

 
APORTES TEÓRICOS SOBRE LA MEMORIA HISTÓRICA-COLECTIVA PARA LA 

RESIGNIFICACIÓN DEL SUJETO A PARTIR DE LOS PROCESOS EDUCATIVOS EN 
LA COMUNIDAD EDUCATIVA GENERAL ALFREDO VÁSQUEZ COBO EN CALI 

 
 

Autor: Julián Alfonso Díaz Alvear 
                                                     Tutora: Aura Benti 
                                                     Fecha: junio 2025 

 

RESUMEN 

 

El propósito principal de esta tesis fue construir fundamentos teóricos sobre la Memoria 
Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo de los estudiantes de nivel media 
vocacional de la Institución Educativa General Alfredo Vásquez Cobo en Cali.  La 
investigación se focalizó en el contexto socio-político Colombiano escenario de sucesos 
históricos que dejaron una profunda huella en familias, estudiantes y docentes, donde 
persistía una brecha en la comprensión de la MHC y la resignificación del sujeto 
educativo.  Esta situación evidenció la urgencia de un estudio que permitiera a la 
comunidad educativa confrontar su pasado y construir caminos hacia la reconciliación.  
Para abordar los objetivos se realizó un proceso cualitativo bajo un paradigma 
interpretativo, que buscó analizar las perspectivas pedagógicas de docentes, estudiantes 
y padres de familia, e interpretar los significados de las narrativas y prácticas 
relacionadas con la MHC en la experiencia educativa.  Se llevaron a cabo siete 
entrevistas en profundidad (dos a estudiantes, dos a padres y tres a docentes).  Los 
hallazgos del análisis fenomenológico dieron lugar a categorías que permitieron 
comprender como la MHC se manifestó en las prácticas y como estas influyeron en la 
educación.  Los resultados enriquecieron la perspectiva de la resignificación del sujeto 
consciente, histórico y social, proyectándose hacia una cultura de paz, reconciliación y 
no repetición, fundamentada en la interconexión en el entorno educativo, diálogo crítico 
y en la escuela como un laboratorio de conciencia social e histórica que promovieran la 
resignificación del sujeto asumiendo el desafío pedagógico. 
 
 
Descriptores: comprensiones pedagógicas, interacción social, narrativas de la identidad 
memoria y vivencias, resignificación. 

 



1 
 

 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

 

 

Históricamente, los estudios sobre memoria histórica adquirieron una relevancia 

considerable en las últimas décadas, destacando la importancia de comprender cómo 

los sucesos del pasado influyeron en las sociedades contemporáneas.  En el ámbito 

educativo, la memoria histórica emergió como una herramienta valiosa para construir 

identidades, fortalecer los lazos comunitarios y promover la transformación social.  Sin 

embargo, en contextos profundamente afectados por la violencia, la desigualdad y el 

desarraigo producto del drama socio-político vivido en Colombia durante más de seis 

décadas de conflicto interno, la memoria histórica se encontró fragmentada o silenciada, 

impidiendo una articulación integral de las violencias   Este fue el caso en la institución 

educativa General Alfredo Vásquez Cobo (IEGAVC) en Santiago de Cali, donde esta 

situación limitó el potencial transformador de la memoria.  Dicha circunstancia evidenció 

la necesidad de un acercamiento más profundo a las experiencias narrativas de su 

comunidad para resignificar el pasado. 

 

Esta investigación tuvo como propósito comprender las implicaciones de la 

Memoria Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo de los estudiantes de nivel 

media vocacional de la IEGAVC en Cali.  Desde un enfoque cualitativo y hermenéutico, 

el estudio buscó analizar las perspectivas pedagógicas que docentes, estudiantes y 

padres de familia de la comunidad educativa otorgaron a la MHC, y su relación con la 

resignificación del sujeto consciente, histórico y social.   Adicionalmente, se propuso 

interpretar los significados e implicaciones de las narrativas y prácticas vinculadas con la 

MHC en el aprendizaje y la participación en su experiencia educativa. Para lograrlo, la 

fenomenología hermeneútica permitió adentrarse en las experiencias subjetivas e 

intersubjetivas de los participantes, mientras que la pedagogía crítica y los marcos y los 



2 
 

trabajos de la memoria proporcionaron las herramientas teóricas para consolidar los 

fundamentos en relación con la resignificación del sujeto educativo, histórico y social y 

sus implicaciones en los procesos formativos en educación media. 

 

La presente investigación se organizó de acuerdo con una estructura definida en 

cinco momentos fundamentales, cada uno desarrollado para comprender aspectos 

esenciales del fenómeno de la memoria histórica en el drama socio-político en una 

institución educativa en Cali. En primer lugar, en el Momento I, denominado “El 

planteamiento del problema” abordó la problemática desde un marco ontológico, 

estableció el contexto y profundizó en las dificultades globales de las últimas décadas 

relacionadas con la memoria histórica.  También analizó los sucesos del conflicto interno 

colombiano que repercutieron en el entorno educativo, contextualizando la relevancia del 

estudio junto con su objeto, y se formularon las preguntas esenciales que guiaron la 

exploración.  Para finalizar este primer momento, se presentó un cuadro con las 

experiencias previas, las cuales, entre aciertos y desafíos, dieron cuenta de las 

dificultades detectadas en la Institución Educativa General Alfredo Vásquez Cobo.  

 

Asimismo, se formularon las preguntas de investigación, fundamentando su 

finalidad pedagógica, orientadas a indagar sobre las implicaciones de la MHC en el 

proceso educativo de los estudiantes. Con ello se delinearon los objetivos generales y 

específicos que se pretendían alcanzar.  También se reconoció la relevancia de la 

memoria individual y colectiva, así como las posibles contribuciones al conocimiento 

existente y su pertinencia en las esferas familiar, educativa y social, en la sección de la 

justificación.  

 

A continuación, en el Momento II, denominado “Marco metodológico y 

antecedentes del estudio”, se profundizó en el análisis de los antecedentes de la 

investigación, detallando estudios previos que proporcionaron pistas clave para valorar 

el camino a recorrer.  De esta forma, se consolidaron las bases teóricas referenciales, 

presentando los conceptos clave y las teorías que respaldaron el estudio. Este se 

fundamentó en cinco pilares esenciales: la fenomenología hermeneútica de Martin 



3 
 

Heidegger (1927); la memoria histórica colectiva, abordada por Maurice Halbwachs 

(1994); la pedagogía crítica de Paulo Freire (1994); los trabajos de la memoria de 

Elizabeth Jelin (2002); y la memoria ética Tzvetan Todorov (2000), quién sostuvo que 

esta permitía comprender el pasado de manera crítica para actuar en el presente.  

Conceptualmente, se conectó cómo la historia incidió en la construcción de identidades 

y en las relaciones sociales. Igualmente, se examinaron las bases legales que ampararon 

la investigación, afirmando su pertinencia en el marco normativo vigente. 

 

 En el momento III, denominado “Marco metodológico”, se empleó el enfoque 

cualitativo bajo un paradigma interpretativo, guiado por las fases del método 

fenomenológico hermeneútico.  En esta fase, se estableció que el diseño de la 

investigación fue de campo, y se definieron el escenario del estudio y los informantes 

clave.  Estos últimos fueron seleccionados entre estudiantes, padres de familia y 

docentes de la IEGAVC, debido a su relevancia y profunda comprensión del tema.  

Adicionalmente, se explicaron las técnicas de recolección de datos, incluyendo las 

entrevistas en profundidad, y el proceso de análisis, que se concentró en los relatos de 

los informantes clave.  La validación de la interpretación de sus narrativas se realizó con 

los propios participantes, lo que permitió una comprensión significativa de sus 

experiencias y perspectivas. 

 

A continuación, en el Momento IV, “Análisis e interpretación de resultados”, se 

presentaron los hallazgos y los resultados del análisis e interpretación de los relatos de 

los informantes clave. A través de las fases del método fenomenológico emergieron 

subcategorías y unidades categoriales a partir de la reducción de las unidades 

esenciales, la destrucción con los temas centrales y la estructuración en contraste con 

los aportes de las bases teóricas referenciales que mostraron las descripciones o 

fenomenológicas que arrojó el fenómeno en estudio en correlación con lo abordado en 

los momentos anteriores. De este modo se consolidaron las implicaciones de la Memoria 

Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo de los estudiantes. 

 



4 
 

Finalmente, en el Momento V, “Fundamentación teórica”, se abordó la relación con 

la resignificación del sujeto educativo, histórico y social y sus implicaciones en los 

procesos formativos.  Se centró en comprender como las implicaciones de la Memoria 

Histórica-colectiva (MHC) en el proceso educativo de los estudiantes permitieron la 

Interpretación de los significados e implicaciones de los fenómenos de las narrativas y 

las prácticas relacionadas.  Este proceso de investigación abordó sistemática y 

rigurosamente el problema de investigación, recogiendo delicadamente el conocimiento 

que reveló las implicaciones de la MHC en el proceso educativo de los estudiantes en 

relación con la resignificación del sujeto educativo, histórico y social. En esta dirección 

se exploró desde las precomprensiones pedagógicas, sociales e históricas, la situación 

de los sujetos y actores educativos en el contexto de la MHC en la IEGAVC en Cali.  

 

 Se presentaron entonces tres claves teóricas centrales, desarrollando en cada 

una dos fundamentos teóricos que ilustraron la interconexión entre la dimensión 

existencial, social y transformadora de la MHC en el entorno educativo. Estas claves 

fueron:  primero, la naturaleza inherentemente social y existencial de la MHC y su papel 

fundamental en la resignificación del sujeto a través de la interacción con el pasado y el 

presente, fundamentada en la conexión histórica y marcos sociales.  Segundo, la 

naturaleza transformadora y ética-política de la MHC en la construcción de identidad y la 

resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio de diálogo crítico, 

fundamentada en la reflexión ética y la escuela como esfera pública y democrática.  En 

definitiva, la concepción de la escuela como lugar de la memoria y un laboratorio de 

conciencia social e histórica, fundamentada en la acción política y cultural y reconciliación 

de la memoria. 

 

Con el Momento VI, “Reflexiones y consideraciones finales”, la investigación invitó 

a considerar que la implementación de procesos educativos que promovieran la 

resignificación del sujeto a través de la MHC implicó un profundo desafío pedagógico. 

Este proceso pudo estar condicionado por las percepciones y comprensiones 

divergentes de la contraactualidad, determinadas y perfiladas por un sistema educativo.  

Se desafió una formación que facilitó la conexión existencial de los estudiantes con esos 



5 
 

eventos y con las implicaciones de los mismos en su presente y en lo por-venir. Esta 

educación, interpelada por el ahora, necesitó ser un espacio de articulación de memorias 

diversas donde pudieran entrar en diálogo, confrontarse y complementarse, aun cuando 

resonara en ellas la incomodidad o el desocultamiento doloroso de sus sucesos. 

 

Finalmente, la investigación abrió unas líneas de estudio significativamente 

válidas para desarrollar, a partir de la limitada conciencia del pasado de los estudiantes 

y de la escuela, propuestas de estudio sobre metodologías pedagógicas específicas.  

Otra línea de estudio que se generó con este estudio, pudo desarrollarse en la percepción 

docente sobre sus propios desafíos y necesidades formativas al abordar la MHC para la 

resignificación del sujeto.  Una tercera línea de estudio, se sugirió la posibilidad de un 

estudio para desarrollar una evaluación de modelos curriculares existentes que 

incorporen la MHC, permitiendo así una implementación efectiva y contextualizada en el 

ámbito educativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

MOMENTO I 

 

 

     MARCO ONTOLÓGICO 

 

 

Planteamiento del problema 

 

Los estudios sobre la memoria histórica fueron abordados desde la revisión de 

diversos saberes sociales, culturales, políticos, religiosos, históricos y pedagógicos. 

Estos convergeron en un diálogo para resignificar sucesos que habían dejado una huella 

profunda o habían sido olvidados en la experiencia comunitaria. La magnitud de las 

cicatrices que habían quedado en la humanidad fue el reflejo de las conflagraciones que 

menoscabaron la percepción humana sobre la dignidad de la vida y la conciencia 

colectiva. Esta situación fracturó la capacidad de asumir una vida plena y responsable, 

incidiendo en la construcción de un futuro en condiciones de paz y prosperidad. 

 

En este sentido, resultó imperativo despertar la memoria sobre experiencias 

educativas, sociales y políticas inmersas en conflictos mundiales que habían 

invisibilizado o perdido sus recuerdos.  Se emprendió entonces un camino para valorar 

los acontecimientos pasados de la humanidad y diferenciar entre memoria e historia, 

reconociendo que factores multifacéticos intervinieron en la comprensión de la 

complejidad de estos procesos humanos, evidenciando la necesidad de un acercamiento 

profundo. En esta dirección, se destacó la resiliencia de varios pueblos que, pese a la 

desintegración social, en un ejercicio de restauración de la conciencia colectiva, 

desvelaron su compromiso con el pasado, la justicia, el reconocimiento del sufrimiento 

de las víctimas y la preponderante necesidad de reparación y resarcimiento. Ejemplos 

notables fueron los museos de la memoria en Mali, Mozambique, Uganda, Alemania, 

Polonia, Argentina y Chile, entre otros. 

 



7 
 

Dado lo expuesto, se hizo referencia al contexto colombiano, donde la historia 

reciente evidenció el desarrollo de acciones para materializar los acuerdos de paz.  Estos 

fueron construidos bajo un sistema de diálogo, iniciado con la dejación de armas de las 

Fuerzas Revolucionarias de Colombia-Ejército del pueblo (FARC-EP) y el gobierno de la 

época, las discusiones y negociaciones en La Habana, Cuba, se extendieron por dos 

años (2014- 2016), con la finalidad de poner fin a un conflicto de más de cincuenta años 

en el territorio nacional. Este acuerdo procuró interrumpir y prevenir futuras víctimas o 

acciones violentas, generando así un marco legal para la paz, la justicia y la no repetición. 

 

Considerando las tensiones que detonaron las confrontaciones armadas, fue 

importante señalar que sus causas residieron en las desigualdades sociales y 

económicas, gracias a que los recursos y las tierras se concentraban en pocos 

potentados.  También se manifestó la violencia política, generada por el hostigamiento a 

cualquier expresión de oposición al establecimiento y la acción de grupos subversivos 

que, mediante el terrorismo y el narcotráfico, buscaron alcanzar sus objetivos.  

 

De acuerdo con el informe “Basta ya” Colombia: memorias de guerra y dignidad 

del Centro Nacional de Memoria (CNMH) Histórica (2013) analizó “las dimensiones de 

las víctimas y los impactos de conflicto” (p.104) que el fruto de esta confrontación 

ideológica y del terror, se contabilizaron más de 220 mil víctimas, predominantemente 

civiles fallecidos y un significativo desplazamiento interno y externo. Este conflicto 

constituyó un escenario de graves violaciones a los derechos humanos y un notable 

deterioro ecológico.  Este último se manifestó, por ejemplo, en la deforestación y la 

contaminación de fuentes hídricas, a menudo resultado de acciones terroristas, como el 

derrame de oleoductos.  No obstante, es importante señalar que algunas áreas 

geográficas del país permanecieron relativamente inalteradas ambientalmente al ser 

fortines militares de diferentes grupos armados. 

 

El epicentro de este estudio fue la ciudad de Cali, un escenario complejo donde 

se reprodujeron diversas formas de violencia, el desarrollo del conflicto armado propició 

la violencia urbana, con la influencia del narcotráfico que financió grupos armados y 



8 
 

originó dinámicas de poder que afectaron la población civil. La violencia social se 

manifestó en masiva recepción de personas forzadas al desplazamiento. Fenómenos 

como las desapariciones forzadas, los secuestros y el uso de minas antipersonales, 

aunque menos frecuentes, impactaron zonas aledañas. Distintos actores beligerantes 

contribuyeron y complejizaron la construcción de una narrativa común, mientras la 

significativa afluencia de desplazados transformó la ciudad, generando desafíos 

emergentes para la cohesión social. 

 

Fue necesario consultar los informes de diversas instituciones, entre ellas el 

Centro Nacional de Memoria Histórica (CNMH) un organismo oficial establecido 

mediante la Ley de víctimas y restitución de tierras (Ley 1448 de 2011). Dicho centro 

publicó numerosos documentos que analizaron distintas manifestaciones de los 

fenómenos del conflicto armado, sus repercusiones y las vivencias de las víctimas. Entre 

sus publicaciones más destacadas se encontraron: en 2008-2009, títulos como “El 

salado.  Esa guerra no era nuestra” y “Trujillo: una tragedia que no cesa”; 2010: “Bojayá: 

la guerra sin límites” y “la tierra en disputa” y en 2013: el emblemático informe “¡Basta 

ya!: Colombia: memorias de guerras y dignidad”.   

 

Estos documentos examinaron y registraron los hechos del conflicto armado, 

ahondando en el reconocimiento de las afectaciones.  Fuentes oficiales como el Registro 

Único de Víctimas (RUV) compilaron información sobre los afectados por la violencia.  

Este organismo se erigió en una herramienta fundamental en Colombia, procurando 

identificar y caracterizar la población que sufrió daños en el marco del conflicto interno. 

Su operación, iniciada a partir del Decreto 4800 de 2011 (Ley 1448 de 2011), constituyo 

la base para la implementación de medidas de atención, asistencia y reparación integral.  

Paralelamente, observatorios de seguridad locales y el Instituto Nacional de Medicina 

Legal y Ciencias Forenses recopilaron y proporcionaron datos sobre la violencia urbana 

en las ciudades, incluyendo desapariciones forzadas, secuestros, reclutamiento de 

menores y asesinatos colectivos, que impactaron la población civil durante el conflicto.  

 



9 
 

Estos hallazgos fueron consolidados por la Comisión para el Esclarecimiento de 

la Verdad (CEV) en su informe final de julio 2022.  En dicho informe se documentaron 

41.201 individuos afectados por homicidios, lo que representó el 9.1% del total; 8.626 

víctimas de desapariciones forzadas, que equivalieron al 7%; y 435.455 víctimas de 

desplazamiento forzado, cifra que correspondió al 6% de personas desplazadas hacia 

Cali, la mayoría provino de zonas rurales y de otros municipios del Valle del Cauca, 

identificado como el segundo departamento más afectado, según cifras reconocidas por 

la Comisión.  

 

Dada la compleja situación de la ciudad, se reconoció que la complicada 

coyuntura socio-político afectó diferentes esferas o marcos de la sociedad.  Este estudio 

identificó una problemática que trascendió a la escuela e interpeló su rol en el desarrollo 

de estos acontecimientos. Se constató que esta problemática sociopolítica, fue 

influenciada por múltiples actores, y al encontrarse con el factor pedagógico, halló el eco 

suficiente para ser estudiado en y desde la escuela.  Por consiguiente, la escuela 

funcionó como un receptáculo de toda la dinámica del conflicto, incorporando diversas 

formas de violencia y dinámicas criminales. Estos desafíos superaron la carga 

académica, impactando las capacidades para atender las necesidades educativas y 

revelando secuelas directas en el aula.  

 

Los procesos emanados del conflicto demostraron que Cali fue un territorio donde 

el conflicto armado se cruzó con otras formas de violencia, lo cual exigió estrategias 

integrales para la construcción de paz. Se subrayó la participación de la sociedad civil, 

las organizaciones de víctimas y la voluntad de los agresores para adherirse al proceso 

de pacificación. En esfuerzos colaborativos, la Comisión de la Verdad y el programa 

nacional de Educación para la Paz (EducaPaz), un colectivo de individuos y 

representantes de diversas organizaciones de la sociedad civil colombiana, impulsado 

desde el 2014 con el compromiso educativo y el respaldo de una organización filantrópica 

europea. Compilaron un acervo documental significativo, que evidenció la complejidad 

de la situación.  

 



10 
 

Tras su proceso de esclarecimiento y escucha, se identificó en el capítulo “No es 

un mal menor: niños, niñas y adolescentes en el conflicto armado” (p.34) del informe final 

(2022), un énfasis en las afectaciones sobre la población menor. Se registró la 

vulneración a la vida e integridad de las niñas, niños, adolescentes y docentes, además 

del deterioro de la infraestructura escolar entre 1980 y 2021. Hubo un recrudecimiento 

de estos sucesos de violencia entre el 2002 y 2009, periodo en el cual se concentró el 

41,4% de los hechos violentos más graves perpetrados contra las comunidades. 

 

La consecuencia de este proceso de avance en la construcción de la paz se 

manifestó a medida que se cumplían compromisos clave. Con la firma del Acuerdo Final 

para la finalización del conflicto y la construcción de una paz estable duradera, suscrito 

por el gobierno de Colombia y las FARC-EP en noviembre de 2016, se destacó la 

dejación de armas y la reintegración a la vida civil de los miembros de las FARC-EP.   

Asimismo, se estableció el Sistema Integral de Verdad, Justicia, Reparación y No 

repetición (SIVJRN), y se puso en marcha la Jurisdicción Especial para la Paz (JEP) en 

2017, con el fin de investigar y juzgar los crímenes. También se contempló la reparación, 

individualización y dignificación de las víctimas, la concertación social y la constitución 

de la Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV) en 2018.  

 

Estos mecanismos persiguieron la coexistencia pacífica y la no repetición, 

estableciendo un mandato para el esclarecimiento de la verdad de lo ocurrido durante el 

conflicto armado y contribuyendo a explicación de las acciones violentas a la sociedad. 

Presentaron un informe final que recogió los aprendizajes esenciales para consolidar la 

paz, todo ello en el marco del Sistema Integral de Verdad, Justicia, Reparación y No 

repetición (SIVJRN). Este sistema fue promulgado mediante un acto legislativo en 2017, 

estableciéndose como una herramienta transicional, temporal y extrajudicial de vital 

importancia para el país. 

 

Para este estudio, resultó pertinente observar, reflexionar y analizar las heridas 

sociales, históricas, educativas y culturales que perduraron en la sociedad colombiana. 

Posterior a la presentación del informe de la CEV, se consiguió la visibilización de las 



11 
 

víctimas, otorgándoles una voz en la construcción del relato histórico. Con el análisis de 

documentos, testimonio y materiales se desentrañó la verdad histórica sobre el conflicto, 

donde aparecieron diversos tipos y dinámicas de violencia. Se reconocieron sus múltiples 

causas y se propusieron recomendaciones para evitar la repetición y construir una paz 

sostenible. Las recomendaciones del CEV, “Hay futuro, si hay verdad”, al finalizar su 

mandato en junio de 2022, se concibieron como un acto de responsabilidad social 

trascendental. 

 

Al subestimar la MHC en el contexto de los diferentes conflictos humanos, 

marcados por la violencia y la desconfianza institucional, se proyectó una tendencia al 

olvido que incidió en la fragmentación humana, desintegración social, deterioro de las 

tradiciones y la descomposición de estructuras al servicio de la comunidad.  Se optó por 

una narrativa “oficial” que afianzó el olvido para inhabilitar la responsabilidad de una vida 

consciente, proporcionando la repetición de errores pasados. En medio de esta crisis, se 

limitó el desarrollo de los procesos educativos, impactados en su funcionalidad y 

estructuras, mientras procuraba atender a las necesidades de una sociedad sumida en 

la violencia y el olvido.   

 

La institución educativa General Alfredo Vásquez Cobo (IEGAV) en Cali, 

simbolizaba la intrincada coyuntura socio-política de Colombia, signada por las secuelas 

profundas de un conflicto armado que trascendió las barreras temporales e impregnó la 

vida cotidiana.  En su seno, se percibía una palpable necesidad de afrontar los silencios 

y las omisiones que dejó la violencia, especialmente en relación con el reclutamiento y 

la utilización de niños, niñas y adolescentes. Este aspecto criticó el Tomo 8 del informe 

final de la CEV documentado como “No es un mal menor”, subrayando la urgencia de su 

abordaje.   

 

A pesar de la presencia de programa como EducaPaz, se buscó aproximar las 

realidades del conflicto a las aulas, y la labor de la jurisdicción especial para la paz en la 

búsqueda de la justicia, subsistía en la IEGAVC una fisura en la comprensión y 

resignificación de la Memoria histórica colectiva (MHC).  Esta situación evidenciaba la 



12 
 

urgencia de un estudio sociopolítico profundo que permitiera a la comunidad educativa 

confrontar su pasado, entender sus implicaciones presentes y construir caminos hacia la 

reconciliación y la no repetición. 

 

Objeto de la investigación 

 

Desde esta perspectiva, se integraron diversos aspectos que emergieron en el 

entorno educativo y se descubrió la necesidad de estudiar las implicaciones del ámbito 

de la MHC en el proceso de enseñanza – aprendizaje. El objetivo fundamental consistió 

en explorar la situación de los actores educativos, así como las incidencias y los 

significados de sus narrativas y sus relatos que pudieron surgir en este proceso. Al 

abordar este fenómeno, se siguió un itinerario de “ocurrencias” que sugirieron de la 

revisión de diversas condiciones que pusieron en tensión los conflictos humanos, la 

conciencia colectiva, la memoria histórica y el papel de la escuela como espacio para 

aprender a distinguir una vida humana digna en el contexto de la IEGAVC en Cali. 

 

Este ámbito de la MHC abarcó un entramado del reconocimiento del olvido y el 

recuerdo, examinando lo que ocurrió, los acontecimientos y los momentos que 

establecieron la distinción entre la memoria e historia y cómo estos se integraron en la 

experiencia educativa. Para Jelin (2018), “la memoria se centra en acontecimientos y 

proceso de orden social y político que tienen lugar en situaciones límite y de violencia 

política extrema” (p.31). En medio de estos procesos, la memoria facilitó el 

reconocimiento del olvido.  Sin embargo, la MHC se encontró relegada o ausente en los 

contextos pedagógicos, influenciadas por sistemas históricos, culturales y colectivos que 

incidieron y obstaculizaron su efectiva reproducción.  

 

En la IEGAVC, esta reproducción inconsciente de valores y normas sociales 

incidió en la escasa identificación con un proyecto de vida dignificante y en la devaluación 

de interacción sociales, caracterizadas por la incapacidad de solucionar los conflictos, 

perdiendo así su potencial transformador. Esto estableció un sistema de reproducción de 

desigualdades, que se sustentó en estructuras de poder que invisibilizaron tanto a 



13 
 

víctimas como agresores, y que promoviendo narrativas históricas y políticas que 

justificaron acciones violentas, perpetuando ciclos de desequilibrio social. 

 

El sistema educativo se instrumentalizó bajo un férreo control ideológico y social, 

imponiendo un modelo que representó los intereses de una estructura hegemónica de 

“orden-desorden” que silenció la crítica social. Factores como la falta de recursos para 

fortalecer la enseñanza, los ataques y amenazas contra la infraestructura escolar, 

provocaron un clima de inseguridad y zozobra. Asimismo, el desplazamiento de 

estudiantes y sus familias interrumpió sus procesos educativos, y la afectación a las 

comunidades vulnerables profundizó el desinterés y la desvinculación con la memoria, 

mermando su capacidad de resiliencia. 

 

En este contexto, se focalizó la situación en la IEGAVC de algunos estudiantes de 

nivel vocacional. Según su Plan de Mejoramiento Institucional (PMI) del 2021, se destacó 

que:  

…las tradiciones y las características culturales, mediadas por el maltrato, 
la falta de diálogo, la imposibilidad de estudio o la formalización mínima 
técnica, representa la situación laboral que han tenido que asumir los 
padres de familia que viven en la comunidad del centro de la ciudad donde 
está ubicada la sede educativa. (p.7) 
 
Esta descripción reveló los desafíos sociales y las precarias condiciones socio-

económicas que afrontaban las familias, las cuales incidieron directamente en las 

trayectorias educativas y a pequeña escala, en el aula.  Los problemas de Cali, donde el 

narcotráfico añadió elementos confluyeron con el conflicto, interfirió con la esperanza de 

los acuerdos de paz.  La persistencia de estos dramas generó en la IEGAVC una brecha 

significativa en la comprensión y resignificación de la Memoria histórica colectiva (MHC).  

Esta situación evidenciaba la urgencia de un estudio sociopolítico profundo que 

permitiera a la comunidad educativa confrontar las complejidades del pasado y 

posibilitara la construcción de una narrativa colectiva que contribuyera a la reconciliación 

y la no repetición. 

 



14 
 

Esta experiencia de ciudad, inmersa en un drama sociopolítico, se encontró 

atascada por la violencia urbana, la normalización de la violencia y una mirada sin 

compromiso sobre la vida personal, familiar y educativa. En este contexto, se manifestó 

el fenómeno central de esta investigación: la comprensión de las implicaciones de la 

MHC en el proceso educativo de los estudiantes de la media técnica vocacional en la 

IEGAVC. Allí se había desarrollado una cultura de desarraigo y maltrato escolar, 

agravada por las dificultades socioeconómicas de los estudiantes y sus familias, quienes 

habitaban los barrios céntricos. Las dificultades detectadas en los estudiantes abarcaron 

el desinterés por su proyecto de vida, el distanciamiento de sus territorios de origen y la 

carencia de identidad, derivadas de las secuelas del conflicto armado. 

 

Subyacieron, por otro lado, las contrariedades del trabajo en equipo para 

desarrollar actividades educativas, lo que se atribuyó a una comunicación deficiente y 

apática, presumiblemente descuidada en el ámbito doméstico. Además, se notó la 

limitada participación y responsabilidad de los padres de familia en la experiencia 

educativa, y era necesaria una intervención significativa del docente como mediador 

didáctico.  La IEGAVC, inserta en la comunidad, arraigada en la comunidad, contaba con 

55 años de servicio, orientada hacia “tecnologías de la información para la innovación y 

el emprendimiento digital”. Para 2025, la institución proyectaba un reconocimiento por su 

calidad e inclusión, mediante un modelo educativo comprometido con la formación 

integral, inclusiva de calidad que contribuiría a la transformación social.  

 

Esta situación convergió en paralelo con más de seis décadas de conflicto armado 

interno en el país y el desarrollo de los acuerdos de paz. La ciudad de Cali fue un 

referente de trágicos acontecimientos que habían marcado la MHC. En esta dirección, 

resultó inquietante constatar cómo los patrones de la crianza familiar delegaron a la 

institución educativa una gran parte de la responsabilidad formativa que, a la vez, 

desestimaron, evidenciando una desconexión entre lo enseñado y lo aprendido. Esta 

pérdida de la MHC incidió en la desconfiguración de la identidad y en la limitada 

capacidad de resolución de conflictos, agravada por la presencia invisible del 



15 
 

microtráfico, que contribuyó al deterioro de la dignidad de la vida de algunos miembros 

de la comunidad educativa. 

 

Esta profunda percepción de la perdida de la MHC se asoció a un pasado reciente 

y traumático donde se deshicieron los liderazgos y únicamente emergieron victimizados. 

Paralelamente a la disociación entre el aprendizaje y la vivencia, surgió una significativa 

insensibilidad social, una limitada capacidad de apreciación y profundas fracturas en las 

relaciones familiares e interpersonales que habían socavado el entorno de coexistencia. 

Un ejemplo de las vivencias precedentes, se observó en la Tabla 1, la cual presentó, de 

manera diacrónica, momentos clave de los últimos años escolares que, entre aciertos y 

desafíos, revelaron problemáticas detectadas en la IEGAVC. 

 

Tabla 1  
Recuento de periodos escolares y experiencias vividas 

Momentos EXPERIENCIAS PREVIAS 

1. Periodo escolar: 

2018-2019 

En este contexto, se manifestaron desafíos en la 

convivencia y en la gestión de conflictos. Se observó un marcado 

desinterés en la propuesta educativa y un notorio desapego y 

alejamiento de los padres de familia de acuerdo con la trayectoria 

académica de sus hijos, en una comunidad en constante 

fluctuación. Asimismo, se implementó un modelo pedagógico 

muy elaborado, descontextualizado, y ajeno a la realidad local, lo 

que condujo a experiencias pedagógicas subestimadas y a 

actividades culturales y festivas relegadas al olvido.  Esta 

situación generó una institución educativa que no era reconocida 

por su entorno, y una comunidad desvinculada de su quehacer, 

lo que obstaculizó la cohesión y el progreso educativo. 

2. Periodo escolar: 

2020-2021 

Se fomentó un acercamiento con padres de familia, y se 

generaron vínculos a través de talleres denominados: “ventanas 

de la memoria”. Subyacieron desafíos y problemas de 

convivencia, y emergieron la desconexión del proyecto de vida, 



16 
 

la apatía académica, la movilidad poblacional, el desarraigo, y 

una comunidad fluctuante.  En este periodo se conmemoraron 50 

años de servicio educativo, lo que propició un análisis y 

evaluación del rol de la escuela, la familia y la comunidad en la 

trayectoria educativa. Adicionalmente se proyectó la experiencia 

de “Memoria y convivencia”.  La pandemia y la crisis social 

generalizada manifestada con el “estallido social” dieron un 

nuevo e inesperado escenario pedagógico, marcado por la 

pérdida de vida de familiares y docentes, y riesgo inminente para 

la salud y la existencia. 

3. Periodo escolar:  

2022-2023 

Se evidenciaron limitaciones tecnológicas, 

desplazamiento social y desconexión educativa, lo que configuro 

una problemática social compleja.  En este contexto, se celebró 

55 aniversario de servicio educativo bajo el lema “La clave está 

en la familia” en un entorno de aridez humana que se manifestó 

en la transición hacia el mundo digital.  Esta generó escenarios 

de abuso, maltrato, curiosidad y una creciente fascinación y 

dependencia de las redes sociales.  Dichas plataformas 

propiciaron nuevas interacciones desprovistas de respeto, 

reconocimiento y dignificación.  Se cuestionó el uso y apropiación 

de estas herramientas para la agresión, la exacerbación de la 

desconfianza y la vulneración de la intimidad, dejando a los 

individuos expuestos y desconectados de un proyecto de vida 

posible y el desprecio por la valoración individual. 

 

Lo expuesto hasta el momento, buscó profundizar en la urgencia de un estudio 

socio-político profundo que posibilitara a la comunidad educativa confrontar su pasado, 

comprender sus implicaciones presentes y construir caminos hacia la reconciliación y la 

no repetición en el contexto de la MHC.   Se mantuvo el deber de recuperarla e 

identificarla, entre los sucesos políticos. Esta exploración se realizó en una sociedad 

signada por una cultura que, al normalizar diversas formas de violencia, permaneció a la 



17 
 

espera de una experiencia de paz que se consolidó con los acuerdos y el proceso en 

curso. La relevancia del esclarecimiento de la verdad y la recuperación de la MHC para 

la existencia democrática del país radicó en que los individuos y su entorno necesitaron 

conocer su propia historia, especialmente cuando escenarios trágicos afectaron el 

desarrollo de la vida.   

 

En esta dirección, el derecho de recordar y dar testimonio de lo vivido en Colombia 

durante la segunda mitad del siglo XX y principios del XXI se constituyó en un deber. 

Alcanzar esta posición de la MHC proporcionó la legitimación que le permitió 

establecerse en el ámbito de lo público, incluso trascendiéndolo. Desde la perspectiva 

de Arfuch (2013) “… de que, en lo político, lo que va de lo gubernamental, lo familiar, de 

lo público a la privado, de lo grupal a lo colectivo y en medio de ello, tiene lugar también 

las instituciones educativas” (p.13), se comprendió que estas últimas también 

desempeñaron un lugar central. Esto conllevó a redescubrir el significado histórico de la 

escuela en la construcción de ciudadanía, la custodia de derechos y la promoción de 

responsabilidades sociales. 

 

Al observar la situación del ámbito de la memoria, se insinuó la resignificación del 

papel de la educación en el proyecto de vida de individuos que conformaron una sociedad 

afectada por la ausencia de la memoria colectiva. Esta situación, permeada por 

conflictos, había minusvalorando las posibilidades de una coexistencia pacífica, 

repercutiendo en una convivencia desinteresada por construir la sociedad. En el 

panorama de los acuerdos de paz, existió una referencia legal que introdujo el deber de 

recuperar lo vivido. Correspondió al Estado lo que estaba contemplado en la Ley 1448 

de 2011” (conocida como Ley de víctimas y restitución de tierras, artículo 43), la cual, 

propició la génesis del Centro Nacional de Memoria Histórica (CNMH), y a sus acciones 

se adicionaron un conjunto de proyectos y programas educativos y culturales 

desplegados por los ministerios de educación y de cultura. 

 

El motivo por el cual se incorporó la MHC como objeto pedagógico, en su 

referencia a procesos subjetivos y colectivos, radicó en su capacidad de desbordar la 



18 
 

unicidad disciplinar en la escuela. Su posición se vinculó al reconocimiento social y 

político al comprenderse desde lo histórico y lo colectivo. Esto definió la MHC en el 

ámbito escolar, reconociéndole su propia discursividad y sus cuestionamientos al 

relacionarse con el pasado reciente. Este enfoque pudo favorecer un florecimiento de 

reflexiones sobre lo que la MHC comprendió e implicó en la escuela. En esta dirección, 

Strawson (1995) “indica que cuando nos referimos, en concreto, a los juicios éticos y 

políticos que suscita y que convocan a la expresión de sentimientos y actitudes reactivas, 

en unos casos y objetivas en otros” (p.45), permitieron acceder a otro nivel de 

conocimiento, validaron las subjetividades y proporcionaron la reconfiguración de las 

colectividades. 

 

Finalmente, la MHC revistió la importancia de una herencia y se compuso como 

un objeto cultural que puede resignificar en el sujeto el proceso intersubjetivo, sus 

interacciones y la reconstrucción del pasado desde el presente, con proyecciones hacia 

el futuro. Todo esto confirmó que el contexto de los estudios que se aproximaron a la 

MHC en el campo educativo, y en relación con la IEGAVC, buscó profundizar en la 

urgencia de un estudio socio-político profundo que permitiera a la comunidad educativa 

confrontar su pasado, buscando revisar el lugar que ocupó en la escuela y en los 

procesos formativos.   

 

Los antecedentes de la historia reciente de Colombia, entre escenarios de 

violencia sociopolítica y desarrollo social, encarnan problemáticas que repercutieron en 

los procesos de enseñanza-aprendizaje, afectaciones que con el paso del tiempo han 

ido normalizando comportamientos contra los procesos de socialización, se evidenciaron 

en la coexistencia, la proyección individual y social que representa la escuela y la 

ciudadanía.  Estas perspectivas socioeducativas integran vínculos culturales y políticos 

que incidieron en las dinámicas personales y sociales impulsando la exploración los 

fenómenos o enfoques que abordan la educación, la pedagogía de la MHC y la escuela. 

 

Fue necesario mencionar que entre las dimensiones que se procuraron investigar 

de este fenómeno se encontró la identificación del alcance, el rol y lugar de MHC para 



19 
 

los actores educativos.  Esto incluyó su repercusión en el proyecto existencial de los 

estudiantes y en las interacciones sociales que representaron la transformación o 

adaptación a los niveles del conflicto en que se desarrolló en el pasado reciente de la 

nación. Después de considerar todo lo anterior, el presente estudio procuro responder: 

 

Interrogantes de investigación. 

¿Cuáles fueron las implicaciones de la MHC en el proceso educativo de los 

estudiantes del nivel de media vocacional de la IEGAVC y bajo qué perspectivas 

pedagógicas se orientó la conciencia de identidad y de la coexistencia colectiva-

histórica? 

 

¿Cuáles fueron los aspectos, los significados e implicaciones de las narrativas y las 

prácticas relacionadas con la ausencia de la memoria histórica -colectiva que incidieron 

en la resignificación de los actores educativos y en la experiencia formativa? 

 

¿Cómo se consideró teóricamente la resignificación de los sujetos educativos en 

educación media vocacional a partir de los procesos históricos y sociales y culturales? 

 

Objetivos de la investigación 

 

Objetivo General 

 

Construir fundamentos teóricos para comprender las implicaciones de la Memoria 

Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo de los estudiantes de nivel media 

vocacional de la Institución Educativa General Alfredo Vásquez Cobo. 

Objetivo Específicos 

 

1. Analizar las perspectivas pedagógicas desde la visión de docentes, estudiantes 

y padres de familia de la comunidad educativa General Alfredo Vásquez Cobo sobre la 

Memoria Histórica-Colectiva en su relación con la resignificación del sujeto consciente, 

histórico y social. 



20 
 

 

2. Interpretar los significados e implicaciones de los fenómenos de las narrativas 

y las prácticas relacionadas con la Memoria Histórico-Colectiva del aprendizaje y de la 

participación en la experiencia educativa de la comunidad educativa General Alfredo 

Vázquez Cobo. 

 

3. Consolidar los fundamentos teóricos en relación con la resignificación del sujeto 

educativo, histórico y social y sus implicaciones en los procesos formativos en educación 

media. 

 

Justificación e importancia de la investigación 

 

Al iniciar con esta investigación, se abordó directamente la memoria individual y 

la Memoria Histórica-Colectiva (MHC) previamente construida.  Aquella que se había 

transmitido consciente o inconscientemente en las experiencias familiares, educativa y 

social.  Por ello, la intención del estudio residió en comprender las implicaciones de la 

Memoria Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo.  Se examinó el impacto de 

este proceso en cada actor del entorno educativo, considerando cómo se desarrolló en 

un contexto sociopolítico que, al ser atravesado por el conflicto armado interno, que, en 

su esencia, concentró problemáticas como la desigualdad social, económica, la violencia 

política y el narcotráfico, que afectaron recurrentemente la población civil.   

 

Estas circunstancias provocaron severas consecuencias para el sistema 

educativo en Cali, evidenciadas en el desplazamiento de familias que buscaron refugio 

en la ciudad. La convivencia escolar se vio desfigurada por la generalización de 

conflictos, amenazas, microtráfico, ataques y extorsiones, lo que naturalizó la violencia.  

El reclutamiento forzado interrumpió los estudios de numerosos estudiantes en el 

contexto nacional y los traumas dejados por el conflicto afectaron a aquellos que fueron 

víctimas o testigos de situaciones violentas.  Esta coyuntura profundizó las brechas 

educativas, vulnerando a sectores de la población ya afectados por la falta de recursos.  

 



21 
 

Dichos fondos habían sido desviados del sistema educativo, los cuales pudieron 

haber servido para fortalecer una infraestructura deficiente, incrementar los escasos 

materiales educativos y mejorar los precarios salarios de los docentes. 

Lamentablemente, estos recursos se invirtieron en el “negocio de la guerra”, 

repercutiendo negativamente la calidad educativa.  En medio de estas características, se 

favoreció también la naturalización del olvido personal y colectivo de la crisis social, 

armada y violenta. Esto se demostró en el estancamiento de procesos judiciales 

quedaron en la impunidad, en la falta de verdad y en la repetición de acciones violentas 

que claman al Cielo por encontrar una nueva ruta de negociación, de resoluciones 

dialogadas al conflicto.   

 

Las repercusiones de esta crisis social evidenciaron una enseñanza cultural que 

minimizó la responsabilidad ética de las instituciones oficiales, de justicia, educación y 

salud.  Esta situación demandó una urgente transformación de los sujetos y del colectivo 

que conformaron la sociedad, subrayando la necesidad de una profunda reflexión sobre 

sus valores y principios que regían la interacción comunitaria y el papel de las entidades 

en la reconstrucción del tejido social. 

 

Se enfatizó que el propósito del estudio fue comprender las implicaciones de la 

Memoria Histórica-Colectiva (MHC) en el proceso educativo, identificando los fenómenos 

que allí aparecieron y los significados que se presentaron en las narrativas y las prácticas 

relacionadas con la MHC del aprendizaje y de la participación en la experiencia 

educativa.  De manera general, se interrogó la situación de una nación en transformación 

social y una dinámica educativa influenciada por las movilizaciones humanas. Se partió 

de la fenomenología hermenéutica para observar las implicaciones de la MHC en los 

entornos educativos, sociales y políticos, así como las consecuencias del conflicto 

interno en medio de los caminos de resolución y pacto que se lograron para la transición 

del país, como la implementación de los acuerdos de paz. Esto procuró una educación 

que priorizara la coexistencia, restaurara la verdad y reivindicara la memoria colectiva. 

 



22 
 

Las experiencias de aprendizaje y las inquietudes sobre el significado de los 

actores como sujetos educativos, históricos y sociales, implicados en procesos 

formativos de la educación media, pudieron afianzar las preguntas sobre cómo la escuela 

funcionó como escenario de encuentro y socialización. Este enfoque abrió nuevas 

interrogantes y oportunidades para el avance en campos del saber o investigaciones 

posteriores, lo que contribuyó a la expansión del conocimiento en el ámbito de la memoria 

histórica y la educación. 

 

A nivel teórico, se propuso una perspectiva de análisis para examinar y valorar el 

constructo de memoria histórica, tanto individual como colectiva. Esta había trascendido 

a la realidad de los procesos de resolución de conflictos abordados en las 

transformaciones culturales de diversos escenarios socio-políticos a nivel global. De ello 

se derivaron las implicaciones para la historia en Colombia, la resignificación y el rol que 

desempeño la MHC en la escuela, subrayando su relevancia en la comprensión de los 

fenómenos sociales y culturales. 

 

Desde la perspectiva de la pedagogía crítica, los marcos sociales de la memoria, 

los trabajos de la memoria y las diferentes comprensiones del pasado, se asumió la 

necesidad de valorar y analizar los fenómenos educativos que consideraron los procesos 

de aprendizaje a partir de sus implicaciones del drama sociopolíticos. Esto implicó tomar 

en cuenta la responsabilidad, la percepción, la comprensión y el conocimiento de la 

realidad, los cuales se convirtieron en una experiencia compartida. En ella todos los 

participantes - padres de familia, estudiantes, docentes, directivos y la comunidad- fueron 

sujetos de aprendizaje, cargados de conocimientos previos que reflejaron sus sistemas 

de crianza y sus múltiples tradiciones populares y culturales. 

 

De esta manera, el aporte que pudo proporcionar este estudio radicó en su 

objetivo analizar las perspectivas pedagógicas que algunos docentes, estudiantes y 

padres de familia de la comunidad educativa. Las repercusiones de la MHC en la 

construcción posacuerdos de paz en Colombia se convirtieron en una oportunidad de 

aprendizaje en la escuela, fomentando el encuentro y la coexistencia pacífica en la 



23 
 

comunidad antes de asumir la violencia como solución. Este estudio, a su vez, pudo 

contribuir a futuras investigaciones en el campo, ampliando la comprensión sobre la 

memoria histórica en contextos de posconflicto.  

 

De lo anterior se desprendió que la experiencia educativa se configuró como un 

desafío para explorar caminos de resolución pacífica, al margen de la crudeza de la vida 

en la calle de los estudiantes y sus familias.  En este punto, fue necesario dar espacio a 

la MHC, con el propósito de interpretar los significados e implicaciones de los fenómenos 

de las narrativas y las prácticas relacionadas con la Memoria Histórica-Colectiva del 

aprendizaje y de la participación en la experiencia educativa. Esta fue responsable de 

integrar y dinamizar las particularidades socioculturales de una comunidad que se 

transformó al reconocer los aportes de sus vivencias en las interacciones humanas que 

se construyeron.  

 

En este estudio se exploraron los fenómenos sociales y las dificultades que 

enfrentaron los estudiantes para construir su proyecto de vida en medio del desarraigo, 

la fragilidad de una identidad marcada por la historia, las dificultades para trabajar en 

equipo y la mediación de relaciones interpersonales por redes sociales que tendieron a 

aislar y polarizar la vida colectiva. 

 

En lo metodológico, este estudio se caracterizó desde el paradigma interpretativo, 

en el enfoque cualitativo que se orientó. Esto permitió una aproximación a la comprensión 

de los fenómenos sociales y respondió directamente a los objetivos propuestos. Para 

comprender la MHC y sus vinculaciones con la experiencia pedagógica, se compilaron 

datos mediante experiencias individuales de preguntas y conversaciones a partir de 

entrevistas sobre las percepciones de su historia de socio-educativa. Esto procuró 

describir los fenómenos de la situación individual y familiar de los estudiantes, así como 

las implicaciones de las prácticas pedagógicas en el quehacer de los educadores. De 

esta forma, se exploró la resignificación del sujeto educativo, histórico y social y sus 

implicaciones en los procesos formativos en educación media, desde un proceso 

fenomenológico. 



24 
 

 

Por lo tanto, el análisis de la realidad pedagógica de los estudiantes del nivel de 

media técnica vocacional de la IEGAVC transitó bajo un camino descriptivo e 

interpretativo. Esto permitió comprender la naturaleza, valorar los factores y las razones 

que integraron la MHC con la experiencia educativa.  Los datos clave de interés en este 

estudio fueron recogidos directamente de la realidad educativa. Como se mencionó en 

el manual de la Universidad Experimental Libertador (UPEL) (2018) “… que en este 

sentido se trata de investigaciones a partir de datos originales o primarios” (p.18). 

Finalmente, se realizó una contribución con las técnicas e instrumentos de recolección, 

centrándose en la entrevista fenomenológica para alcanzar profundidad en las vivencias 

de los informantes clave.  

 

En último término, este estudio pudo proporcionar diversas contribuciones, 

alineadas con el momento en que se materializaron los acuerdos de paz en el país.   Se 

instauraron espacios de encuentro y reconciliación, como centros de memoria, que 

exploraron los procesos educativos necesarios para que los estudiantes de media 

técnica vocacional de la IEGAVC, la comunidad educativa y en general abordaran esta 

oportunidad histórica de reconocer y resignificar su MHC. El mismo se inscribió en la 

línea de investigación Educación, en el Núcleo de investigación: Filosofía, psicología y 

educación. 

 

Adicionalmente, el estudio subrayó el desafío de educar para ponderar las 

consecuencias de un enfrentamiento que llevó a distinguir la victimización que 

padecieron numerosas personas. Estas tuvieron derecho a la verdad, la justicia y la 

reparación bajo condiciones judiciales específicas, establecidas por el sistema de la JEP 

y el reconocimiento y aceptación de la verdad, esclarecida por la CEV. La participación 

de todos los actores de conflicto, mientras se desarrolló el posacuerdo y la 

implementación de estrategias para la paz, abrió nuevas rutas para nuevos estudios. 

También aquellos que se configuran desde la institución educativa para atravesar el 

currículo y gestionar en las diferentes disciplinas el desarrollo de estrategias pedagógica 

que incluyen la MHC como herramienta de aprendizaje y comprensión de la historia, 



25 
 

como generar indicadores que modelen y transformen la dedicación objetiva de la tarea 

educativa. 

 

Por otro lado, otras instituciones nacionales fueron creadas, como la Unidad de 

Búsqueda de Personas Desaparecidas (UNPD) y la Unidad de Restitución de Tierras 

(URT), para la atención y preparación integral de las víctimas. Estos nuevos escenarios 

de orden estatal impulsaron la aplicación de los acuerdos de paz. Al considerar el papel 

de la educación, se la cuestionó y confrontó para que proyectara una lucha consciente 

contra las prácticas violentas y promoviera entornos que fortalecieran los procesos de 

enseñanza-aprendizaje. Esta perspectiva buscó que la IEGAVC, ubicada en Cali, 

encarnara la compleja realidad de una nación marcada por las cicatrices de la 

confrontación y la definición de un acuerdo por la paz.   

 

En medio de esta brecha sociopolítica, se evidenció   que la educación reconoció 

y apropió las recomendaciones que surgieron de todo el proceso de transición del 

enfrentamiento violento a la construcción de la coexistencia pacífica. Esto generó la 

necesidad crítica de un estudio que permitiera a la comunidad educativa afrontar su 

pasado y forjar caminos de reconciliación y no repetición.  También se propició que el 

entorno educativo formalizara la transformación consciente, a partir de la experiencia 

formativa de la MHC con una perspectiva de futuro, proyectando indagaciones que 

profundizaran en la responsabilidad histórica que compitió al sistema educativo del país. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

 

 

MOMENTO II 

 

 

MARCO TEORICO Y ANTECEDENTES DEL ESTUDIO 

 

 

 

Un aspecto primordial que conformaba la intención de este estudio residió en el 

concepto de memoria. Según González (2014) “el ámbito académico se desborda en la 

actualidad a partir de los años 60 y 70 penetrando especialmente en el mundo de la 

historiografía sosteniendo como una versión privilegiada del pasado en detrimento de la 

historia” (p.10). Surgió entonces un movimiento que destacó la centralidad del concepto 

de memoria, evidenciando profunda repercusión en tres dimensiones: el tiempo (repasar 

lo vivido), la percepción subjetiva y la expresión lingüística, lo que reconfiguró el 

entendimiento de los relatos históricos. 

 

A partir de estas inflexiones que enmarcaron la dinámica de la memoria en la 

historia, surgieron procesos de transformación social en diferentes colectividades. 

Situaciones como la disputa armada, el abuso y la degradación de la dignidad humana, 

en un contexto de progreso hacia la cooperación, activaron el concepto de memoria. Esto 

hizo necesario repasar lo vivido, lo sido. Latinoamérica marcada por conmociones 

violentas, conflictos internos y levantamientos que degeneraron en confrontaciones 

armadas, abusos de poder y desplazamiento humano, sufrió una pérdida de la identidad 

cultural y social.  El desarraigo erosionó paulatinamente tradiciones, creencias y 

costumbres, reconfigurando los modos de vida e interacciones de sus habitantes. 

 

En consecuencia, y ante la disolución o ausencia de referentes educativos, 

culturales e históricos distorsionados por la violencia y la fragmentación social, que había 



27 
 

afectado el desarrollo de pueblos como Argentina, Chile y Cuba, además de la historia 

de transición reciente de Colombia y la coyuntura que atravesaba Venezuela entre otros 

pueblos latinoamericanos en tensión, se evidencio una profunda crisis humana. Como 

ya se señaló en otros contextos geográficos, la memoria y la historia quedaron 

mutuamente imbricadas en un discurso que las confundió, oscureciendo sus 

particularidades y desvirtuando su distinción conceptual y funcional. 

 

La memoria estuvo intrínsecamente influenciada por la historia, ya que no existió 

una memoria literal u original exenta de elementos propios. Las huellas o recuerdos 

fueron reconstrucciones sociales moldeadas por ideologías o pensamientos colectivos 

que se aproximaron a lo vivido, procurando dar orden o elaboración cronológica a la 

rememoración. Se hizo evidente que los recuerdos poseían un carácter colectivo, pues 

requirieron el concurso de otros para nutrirse de experiencias o procesos recordados, 

reafirmándose mutuamente. Maurice Halbwachs (2004) destacó que la necesidad de 

estos procesos colectivos radicaba en hacer visibles los ejes del relato histórico: la 

temporalidad y la interpretación. Además, se suman otros dos órdenes que aparecían 

entrelazados en los debates sobre este tema:  

 

Halbwachs (2004) profundizo en estas dimensiones y refirió:  

De una parte, la noción de memoria como categoría social 
(discursos, recuerdos, representaciones), y de otra, en su dimensión (inter) 
disciplinar, esto es, como herramienta teórico-metodológica de un campo 
que se dedica a su estudio que también transita en lo sagrado y lo mágico, 
mientras que del lado de la historia se encontraban el relato único, total y 
generalizador.  Así, la historia solo comenzaba cuando se acababa la 
tradición o cuando se descomponía la memoria social. Finalmente, más 
que olvido, se trata de silencio. Es el recuerdo de lo “indecible” por ejemplo, 
de los sobrevivientes de los campos de concentración, que necesitan del 
silencio para reencontrar un modus vivendi de un pueblo o ciudad que 
asistió a su deportación y para evitar transmitir a sus hijos el sufrimiento 
vivido. Es el recuerdo “vergonzoso”, en otra dirección, de quienes silencian 
o son silenciados por la estigmatización y el rechazo.  Es el recuerdo 
“prohibido” que se enconde y no puede escucharse en medio de la 
represión de un régimen totalitario, por lo cual es necesario revisar los 
“abusos de memoria” y reivindicar “el deber de memoria. (p17). 
 
 



28 
 

 

ANTECEDENTES 

 

Antecedentes internacionales 

 

Algunos estudios desarrollados a partir del fenómeno de la memoria se 

consideraron para presentar el estado del arte en esta investigación.  Se recopilaron 

antecedentes internacionales que indagaron los procesos colectivos-históricos. Surgió 

así el trabajo de Arcos Miranda Evaristo y Serrano Arenas Deyz (2020), titulado “La 

convivencia de la memoria y el olvido en el presente” realizado en la universidad 

autónoma de Chapingo en México. Esta tesis doctoral se enfocó en la construcción de la 

realidad, examinando y profundizando en la función del olvido social y la memoria 

colectiva, y cómo estas nociones fueron utilizadas por el poder y el Estado para legitimar 

sus acciones, su existencia y conducción de las prácticas sociales. 

 

La propuesta de este estudio profundizó en “la tercera forma del olvido”, definida 

como el reinicio, un nuevo comienzo para las prácticas colectivas y la comprensión del 

pasado.  Esta noción repercutió en la relación entre memoria y olvido, determinando que 

la memoria preservaba el pasado y el olvido simbolizaba la destrucción de lo que dio 

forma al presente. El estudio también hizo énfasis en la relevancia de la conciencia 

histórica crítica para defenderse de la opresión. Esta se convirtió en una estrategia para 

enfrentar el olvido y proyectar un bien social, estableciendo la memoria como una 

herramienta para acceder a un futuro beneficioso donde la dinámica memoria – olvido 

constituía un deber social.  

 

Este estudio contribuyó a la integración entre el razonamiento teleológico, 

analizando la huella que la memoria y el olvido dejaron en las prácticas educativas. 

Comprendió la importancia de la conciencia histórica en la conformación de enfoques 

educativos, fomentando el pensamiento crítico entre educadores y estudiantes. También 

abordó la complejidad de la memoria y el olvido en contextos sociales, buscando 

narrativas históricas que fortalecieran a las personas en defensa de la opresión. Esto se 



29 
 

logró a través de una formación que valoraba la transmisión histórica y la memoria 

colectiva, promoviendo el sentido de responsabilidad por el bienestar social y la 

desconfianza en el olvido.    

 

Se encontró una vinculación significativa con el presente estudio, ya que integró 

la experiencia educativa a realidades sociales como el olvido y el deber de memoria.  

Además, analizó la función que estos conceptos tuvieron en la comprensión y 

construcción de la realidad social, estableciendo a la escuela como escenario clave para 

el desarrollo de la conciencia histórico-colectiva e identificando una fuerte conexión con 

el objetivo de la presente investigación. 

 

En otra perspectiva, el estudio de Núñez (2021),” Memorias en el aula: discursos 

y prácticas pedagógicas sobre el pasado reciente en la enseñanza de la historia en 

escuelas secundarias de Santiago de Chile”, de la Pontificia Universidad Católica de 

Chile.  Se focalizó explícitamente en los discursos y prácticas pedagógicas que se 

desarrollaron en el aula de historia en escuelas secundarias chilenas respecto al pasado 

reciente (principalmente la dictadura militar chilena).  Analizó como los profesores 

abordaron estos temas sensibles, las estrategias didácticas que utilizaban, las 

reacciones de los estudiantes y las tensiones que surgieron al mediar entre la historia 

oficial, las memorias familiares y las experiencias personales.  Se enfocó 

pedagógicamente en la construcción de la memoria en el espacio educativo. 

 

Este estudio abordó la complejidad de la enseñanza del pasado reciente en el 

sistema escolar chileno, un tema cargado de significados y controversias.  Se propuso 

analizar las configuraciones de la “memoria en el aula” a través de las interacciones entre 

docentes, estudiantes y el contenido curricular sobre el periodo de la dictadura.  Buscó 

identificar los enfoques pedagógicos predominantes y las implicaciones de estos en la 

formación de la conciencia histórica de los jóvenes.  Sus objetivos fueron la descripción 

y análisis de los discursos y prácticas pedagógicas que utilizaron los docentes de historia 

para enseñar el pasado reciente en la educación secundaria chilena.  Comprender cómo 

los estudiantes construyeron significados sobre este pasado a partir de las experiencias 



30 
 

escolares. Identificaron los desafíos y dilemas éticos y didácticos que enfrentaron 

docentes y estudiantes al abordar la memoria histórica en el aula. 

 

La investigación se desarrolló desde el enfoque cualitativo, utilizando una 

aproximación etnográfica y hermenéutica.  Incluyó la observación de clases, entrevistas 

en profundidad a profesores y estudiantes, y el análisis de materiales didácticos 

curriculares.  Esto permitió una comprensión profunda de las dinámicas en el aula y las 

perspectivas de los actores educativos. 

 

Este estudio contribuyó en la comprensión sobre la gestión pedagógica del 

pasado traumático en el contexto latinoamericano, ofreciendo lecciones sobre las 

estrategias exitosas y los desafíos comunes.  Profundizó en las metodologías y discursos 

de los docentes chilenos, mostrando las dificultades que surgieron al enseñar en temas 

sensibles, subrayando la importancia del rol mediador del docente y cómo la enseñanza 

de la memoria podría contribuir a formar ciudadanos más críticos, reflexivos y 

comprometidos con los derechos humanos en conexión con el estudio propuesto. 

 

Antecedentes nacionales 

 

Entre los antecedentes nacionales, se destacó el estudio de García Vera (2020), 

“Educación, memoria histórica y escuela: contribuciones para un estado del arte”, de la 

Universidad Pedagógica, en Bogotá.  Esta investigación propuso una aproximación a los 

estudios de la memoria histórica en el campo educativo, enfocándose en la 

reconstrucción de narrativas sobre eventos dolorosos en Colombia. Se desarrolló como 

una investigación social que reflexionó sobre el lugar de la memoria en la escuela y sus 

aportes a la formación de nuevas generaciones en la consciencia histórica. Hizo énfasis 

en la memoria en la enseñanza de las ciencias sociales, abordando las políticas de la 

memoria, pedagogía de la memoria y el uso de lenguajes artísticos como mediación.  

 

Para desarrollar este estudio, se analizaron las narrativas en contextos sociales y 

educativos mediante enfoques etnográficos. Se buscó comprender las prácticas de 



31 
 

socialización en entornos escolares que involucraban aspectos clave como el mutismo, 

la indiferencia y el miedo. Desde una perspectiva cualitativa se exploró cómo la escuela 

desempeño un papel decisivo en la reconstrucción del tejido social y en el fomento de 

redes de apoyo.  Esto permitió entender las dimensiones subjetivas y colectivas de la 

transmisión de la memoria y la identidad. 

 

Se exploraron las narrativas de las víctimas y sus experiencias, conectando los 

aspectos humanos de los acontecimientos históricos. Se propuso la construcción de una 

memoria colectiva que reconoció perspectivas como la reconciliación, integrando a 

diferentes sectores de la población.  El lenguaje artístico, la literatura y las artes visuales 

fueron consideradas herramientas pedagógicas que pudieron enriquecer la experiencia 

de aprendizaje.  Finalmente, al integrar la memoria en las prácticas educativas, se sugirió 

ampliar el currículo para que respondiera a las realidades históricas, conduciendo a 

enfoques sistemáticos para abordar la enseñanza – aprendizaje de la historia y la 

memoria en la escuela. 

 

El aporte de estudio radicó en la importancia que integró la memoria en las 

prácticas educativas como medio para fomentar la identidad colectiva.  A partir de 

enfoques pedagógicos innovadores, se abordaron de manera efectiva las complejidades 

de la memoria en la historia de Colombia. En consecuencia, las implicaciones de los 

estudios de memoria para abordar las disputas históricas fomentaron la conciencia 

histórica.  Esto incluyó la incorporación de una mirada crítica al pasado colombiano 

desde la violencia sociopolítica y el conflicto armado en el plan de estudios. 

 

Otro estudio nacional, realizado por Cossio Sepúlveda, Diego León y Hincapié 

García (2021), “Construcción de paz y ciudadanía entre la indiferencia y la memoria”, de 

la Universidad de San Buenaventura, en Medellín, señalo cómo se destaca el papel de 

la memoria en la formación ciudadana y la construcción de paz.  A partir de esta 

investigación se demostró cómo la indiferencia generó ausencia de memoria y se 

constituyó en una forma de violencia que afecto la convivencia social. Considerando las 

condiciones históricas, culturales, simbólicas y materiales que dieron forma a la 



32 
 

subjetividad indiferente, los conceptos de violencia, indiferencia, memoria y tolerancia 

fueron vistos como la base de la formación ciudadana y un camino para la construcción 

de paz. 

 

Este estudio hace una reflexión filosófica y crítica sobre los supuestos 

antropológicos de la educación, fundamentado en el análisis Reyes Mate (2008) sobre 

la memoria y el sufrimiento.  Interrogó sus límites y necesidades para comprender el 

papel de la enseñanza en la promoción de la paz y la ciudadanía.  Sugirió que se debía 

involucrar virtudes como la tolerancia, la responsabilidad y la empatía, en la experiencia 

de enseñanza-aprendizaje, consideradas esenciales para fomentar el sentido de 

ciudadanía. 

 

 Al enfocarse en la memoria como componente crítico para comprender el 

sufrimiento y la justicia, se exploraron experiencias y narrativas de quienes habían sufrido 

injusticias, aportando un interrogatorio crítico del sentido común para interpretar 

integralmente la memoria y la justicia.  Al abordar la indiferencia como forma de violencia, 

se contribuyó al presente estudio al destacar la necesidad de cultivar la conciencia y la 

responsabilidad ciudadana, elementos que comprometieron con el sufrimiento ajeno y la 

insuficiencia de actuar contra la indiferencia.   Así, el papel de la memoria en la educación 

sugirió la reflexión sobre la injusticia del pasado para asumir con responsabilidad el 

presente, manifestando la perspectiva transformadora del ámbito pedagógico que 

atendió la voz de los marginados. 

 

Antecedentes regionales 

 

Aunque se encontraron dificultades para hallar estudios locales que abordaran 

directamente la problemática propuesta, se consideró el estudio de Marroquín Almanza 

(2021), “Una práctica pedagógica de la memoria en un contexto afectado por el conflicto 

violento”, de la facultad de educación de la Universidad de los Andes de Bogotá.  Esta 

investigación se enfocó en construir conocimiento a partir de la práctica pedagógica 

como respuesta a la disputa.  Se desarrolló en un contexto de educación superior, donde 



33 
 

se pusieron en juego la enseñanza alrededor del enfrentamiento y la paz, el abordaje de 

la pedagogía de la memoria y la formación ética.  Allí, el sistema educativo se vio 

significativamente afectado por la contienda, enfrentando amenazas a sus miembros y 

perdiendo recursos e infraestructura.  En este escenario, las instituciones educativas se 

habían convertido en objetivos y herramientas para actores violentos, desdibujando su 

papel en la sociedad.   

 

Este estudio exploró elementos pedagógicos necesarios para fomentar la paz a 

través de la enseñanza. Privilegiando el lugar de la memoria, particularmente en 

contextos de atrocidades históricas. La metodología desarrollada fue la Investigación de 

Acción Educativa (IAE), desde un enfoque cualitativo.  Se enfocó en observar, analizar y 

reflexionar sobre las prácticas educativas relacionadas con la propuesta pedagógica de 

memoria.  Para mejorar la comprensión de la interacción entre educación, enfrentamiento 

y consolidación de la paz, enriqueciendo las prácticas educativas, este estudio conectó 

el deber de recordar con los proyectos sociales y políticos de las memorias colectivas e 

individuales.  

 

 Enfatizando el papel de la memoria activa en la configuración de identidades 

comunitarias y la comprensión de la injusticia histórica, éste estudio contribuyó al 

reconocimiento de una memoria colectiva. También analizó cómo las prácticas 

restaurativas dentro de la escuela fueron estrategias alternativas para la acción pacífica, 

fomento de la conciencia y la participación en los esfuerzos de consolidación de la paz. 

 

El aporte de este estudio se enfocó en analizar como los factores económicos y 

las hostilidades asociadas reprodujeron ciclos de violencia.  Las políticas estatales 

habían disimulado desigualdades estructurales, favoreciendo enfrentamientos sociales 

que provocaron grandes daños psicosociales, degradando la cohesión comunitaria y el 

bienestar individual. Se subrayó la necesidad de respuestas educativas para abordar 

estas desigualdades profundamente arraigadas, con programas que compartieron el 

propósito común de integrar la educación en derechos humanos para consolidar la 

formación para la ciudadanía.  



34 
 

 

En estos elementos se hallaron puntos de encuentro con el estudio propuesto: la 

complejidad de promover el bien común en diversos contextos culturales, el impacto 

existente de la violencia más allá de las víctimas directas, incluyendo  a testigos y 

perpetradores, lo que complicaba el proceso de reconciliación;  y la necesidad de que la 

apuesta educativa abordara implicaciones psicosociales más amplias del 

enfrentamiento, proponiendo que  las aulas fueran espacios de prácticas reflexivas que  

aprovecharan las dimensiones históricas y sociales. 

 

Al llegar a este punto, se presentó un estudio local de Olaya López (2020), “El 

lugar de la memoria en el aula: la escuela como camino de acogida” de la Universidad 

Católica de Manizales.  Esta tesis doctoral expuso los resultados de una investigación 

realizada en una sede educativa oficial en Palmira, Valle del Cauca.   Buscó comprender 

el lugar de la memoria en el aula escolar para niños y jóvenes víctimas del 

desplazamiento forzado debido al conflicto armado en Colombia.  Este estudio intentó 

confrontar y vivenciar las experiencias de los estudiantes, resaltando la importancia de 

la memoria en su aprendizaje en medio de la violencia, las hostilidades sociales y del 

desplazamiento masivo entre 2002 y 2010.   

 

Este fenómeno afectó a comunidades rurales del departamento y, sobre todo, a 

las escuelas.  En estos espacios se implementó un proceso de acogida para integrar e 

incluir a la población en el sistema escolar, desarrollando programas que reconocieron y 

valoraron la memoria de los niños y jóvenes desplazados dentro del proceso pedagógico. 

 

Al buscar comprender el papel de la memoria en el contexto de post acuerdos en 

Colombia, se fundamentaron tres componentes clave: el territorio, las subjetividades y el 

proceso de memoria en el aula.  Se vincularon procesos exploratorios en el Valle del 

Cauca para establecer diálogos para viabilizar el proceso de paz, buscando recuperar la 

identidad y construir narrativas personales.  Así como la memoria apareció como un 

proyecto educativo que buscó esclarecer la verdad y promover la justicia restaurativa, 

detallando que los esfuerzos individuales en la escuela permitieron abrir espacios de 



35 
 

interpretación y compresión en la vida de los estudiantes, reafirmando el papel del 

educador como constructor sociocultural, generando un espacio de apoyo y 

reconociendo al estudiante como un crítico de su propia historia.   

 

En cuanto a lo metodológico, se empleó un paradigma interpretativo-comprensivo-

narrativo, desarrollado a partir de entrevistas semiestructuradas. Se enfocó en la 

memoria colectiva y su impacto en la formación de la población desplazada.  Se 

realizaron talleres interactivos, cooperativos y exploratorios para compartir experiencias 

y perspectivas de los estudiantes sobre el enfrentamiento, el regreso a la escuela de las 

víctimas, sus historias de vida y la adaptación a un nuevo entorno posacuerdo, utilizando 

cuadernos de campo.  Así mismo, se realizó un análisis documental como técnica 

complementaria para recoger información.  

 

En cuanto al aporte de este estudio a la intención investigativa, se consideró 

cercano al interés de valorar la memoria en la etapa escolar, donde los estudiantes se 

encontraron significativamente afectados por los dramas del conflicto armado.  Aunque 

el estudio se direccionó al reingreso de los estudiantes al sistema escolar y revisó las 

dinámicas que han desplazado a los estudiantes, buscó movilizarlos para recuperar la 

memoria.  Se vinculó con la presente investigación al validar el entorno educativo como 

un escenario significativo que pudo aportar a la interpretación de los fenómenos de la 

memoria, conformada por la mirada histórica y su repercusión en la colectividad. 

 

Bases teóricas o referenciales 

 

Al indagar sobre MHC, diversos autores profundizaron en la situación que 

repercutió en la capacidad de recordar o considerar lo vivido, lo sido.   A partir de la 

búsqueda de una mirada a la condición auténtica de la existencia, se fundamentó la 

perspectiva fenomenológica de Heidegger (1927), influyente filósofo alemán, cuya obra 

se enmarcó en la tradición de la fenomenología y la hermenéutica.  Postuló que el ser 

humano no fue un mero sujeto cartesiano aislado, sino un Dasein, un “ser-ahí” 

inherentemente ser-en-el-mundo y ser-con-otros.  Se caracterizó por su facticidad (su 



36 
 

ser arrojado en el mundo con una historia y un contexto dados) y su existencialidad (su 

capacidad de proyectarse hacia el futuro y elegir su modo de ser).   

 

La autenticidad radicó en que el Dasein asumiera sus propias posibilidades en 

lugar de diluirse en el “uno” impersonal.  Heidegger (1927) señaló que: “El Dasein es su 

ser-en-el-mundo.  Y este ser-en-el-mundo significa estar ya-siempre-ahí-con-los-otros, 

en un mundo que siempre es un mundo compartido” (p.118).  Esta teoría fue fundamental 

para iluminar la resignificación del sujeto.   También Heidegger (1927) provocó una visión 

esencial al señalar que:  

El recuerdo no pertenece solamente a la facultad de pensar, dentro del cual 
tiene lugar, sino que todo pensar y toda aparición de lo que hay que pensar 
hallan un campo abierto donde llegar y se juntan y solamente allí donde 
llega a la custodia de lo gravísimo. El hombre habita esta custodia de lo 
que hay que pensar.  ¿de que preserva la custodia? ¿del olvido? (p.127).   
 

Desde esta mirada se descubrieron los “ahí” del fenómeno de la memoria, se 

buscó comprender, más allá de los recuerdos, la existencia auténtica que fue pensada y 

que tuvo como motivo custodiar la realidad de todo lo que estuvo en sí mismo. Las 

características históricas y colectivas tendieron a develar las intersubjetividades que 

dieron acceso a aquello que pudo pensar y custodiarse como comunidad, y que había 

sido arrebatado por la confusión o el no-pensar, lo que llevó a la desmemoria y al 

deshabitarnos. En línea de fundamentación, se encontraron procesos educativos que 

carecieron de condiciones y de intereses para desarrollar proyectos de vida posible.  En 

este contexto, surgió la oportunidad de existir como una interacción consciente y 

pensada, en medio de la contrariedad de un entorno escolar, educativo, familiar y 

comunitario que reveló la ausencia de significados y la desconexión con el propio ser. 

Esto ocurrió dadas las consecuencias de un escenario de hostilidades, desarraigo, 

maltrato y desplazamiento, que ocuparon aquello que se confió para ser custodiado y 

que se había dejado en la desatención o el descuido. 

 

Al reconocer la escuela y la práctica educativa inserta en a la comunidad como un 

escenario que vinculó la experiencia colectiva, se percibió que había sido desalojada, 

descuidada y ausente de la MHC.  De acuerdo con la perspectiva sociológica de 



37 
 

Halbwachs (1990), sociólogo y filósofo francés, se cimentó en la sociología que le 

permitió desarrollar una perspectiva pionera y revolucionaria sobre la memoria.  Introdujo 

el concepto de “memoria colectiva”, argumentando que la memoria individual no existía 

de forma aislada, sino que estaba intrínsecamente ligada y moldeada por los “marcos 

sociales” en los que las personas vivieron y recordaron.   Exploró cómo la familia, la 

religión, la clase social y otros grupos proporcionaban los puntos de referencia y los 

esquemas que organizaron y dieron sentido a los recuerdos. 

 

Halbwachs (1994) concluyó la necesidad de hacer visibles los ejes de ese relato 

histórico, sumando órdenes diversos que aparecieron entremezclados en la cuestión de 

memoria individual y colectiva dentro de la necesidad de una comunidad afectiva.  

Halbwachs (1990), explicó que: 

“esta reconstrucción debe realizarse a partir del datos o nociones comunes que 
se encuentran en nuestra mente al igual que en la de los demás, porque pasan sin cesar 
de estos a aquella y viceversa, lo cual solo es posible si han formado parte y siguen 
formando parte de una misma sociedad.  Solo así puede entenderse que un recuerdo 
pueda reconocerse y reconstruirse a la vez” (p.78) 

 

Halbwachs (1994) enfatizó que la memoria no era una simple recuperación pasiva 

de lo ocurrido, sino una reconstrucción activa que se llevaba a cabo en el presente y 

estaba influenciada por las preocupaciones, los valores y las relaciones sociales 

actuales.  El pasado se recordaba de maneras diferentes según los grupos y los 

momentos, lo que subrayó la maleabilidad de la memoria colectiva. 

 

Desde la propuesta pedagógica de Freire (1994), pedagogo y filósofo brasileño, 

considerado un pensador influyente en el siglo XX, dedicando su vida a la instrucción de 

adultos y a la alfabetización, en contextos de opresión.  Propuso una pedagogía 

problematizadora basada en el diálogo, la concientización y la praxis. Su pensamiento 

arraigado en la realidad social y la política de los oprimidos, buscó que los educadores 

desarrollaran una conciencia crítica de su situación para transformarla. Se consideró que 

la práctica pedagógica debía brindar herramientas para la vida.  Señaló que: 

la educación debe brindar herramientas para la vida.  En tanto ideal, la 
educación habla a una forma de política cultural que trasciende los límites 
teóricos de cualquier doctrina política específica, al tiempo que vincula la 



38 
 

teoría con la práctica social a los aspectos más profundos de la 
emancipación (p.68)  
 
En esta dirección, al identificar la variedad de fenómenos que emergieron de la 

práctica pedagógica se reconoció su corresponsabilidad con la orientación de 

significados. Esto permitió impregnar o despertar la conciencia que redimensionó la 

realidad social, y que interpreto la sociedad y la historia considerando los cambios 

culturales, tecnológicos, políticos y económicos del entorno y la comunidad donde se 

desarrolló la experiencia educativa. 

 

Se consideró que los principios básicos de la pedagogía crítica, que permitieron 

la transición social y redefinieron la actividad educativa, favorecieron la disposición y la 

conciencia de los actores educativos y sociales.  Esto fue posible al reconocer sus 

funciones para romper con la estructura educativa tradicional que oprimió a los sujetos 

mediante ideologías que limitaron o bloquearon la libertad y la oportunidad de aprender. 

Como comprendió Freire (1994), “ahí radica la gran tarea humanista e histórica de los 

oprimidos: liberarse de sí mismos y liberar a los opresores” (p.2).   

 

Con Jelin (2002), una socióloga argentina con su extenso trabajo en los campos 

de la sociología de la memoria, los derechos humanos y los movimientos sociales en 

América Latina, analizó cómo las sociedades procesaron sus pasados traumáticos, las 

disputas por las narrativas, el papel de los trabajos de la memoria y las políticas públicas 

de memoria.  Su enfoque destacó la dimensión ética y política de la memoria, destacó 

que: 

Los trabajos de la memoria no son solo para recordar el pasado, sino para 
intervenir en el presente y construir el futuro.  Su dimensión ética y política 
reside en la capacidad de generar reconocimiento en las víctimas, de 
promover la justicia y de fomentar solidaridad entre los miembros de la 
sociedad.  La memoria es una práctica social que busca la reparación 
simbólica y la reconstrucción de los lazos comunitarios para que las 
violencias no se repitan. (p.140) 
 

Esta perspectiva resultó fundamental para este estudio pues permitió comprender 

que la enseñanza no debía limitarse a la transmisión de una historia que no involucrara 

estudiantes, docentes y padres en un trabajo activo de la memoria.  Con lo cual se debían 



39 
 

recrear espacios donde las diversas narrativas pudieran fluir, discutirse y resignificarse, 

reconociendo las disputas y la necesidad de la empatía.  Jelin (2002) enfatizó que la 

memoria es un terreno de disputa, donde diferentes grupos luchan por imponer sus 

versiones del pasado.  Esta disputa pone de manifiesto la existencia de múltiples 

memorias (individuales, colectivas, oficiales, subterráneas) y la necesidad de reconocer 

la validez de las experiencias del otro, especialmente de las víctimas. 

 

La obra de Todorov (1994) fue un filósofo, lingüista, historiador, crítico literario y 

teórico cultural búlgaro-francés, cuya obra se centró en la semiótica, la reflexión ética y 

política sobre la memoria, la alteridad y el mal. Todorov (1994), abordó cómo las 

sociedades manejaban su pasado traumático, particularmente el Holocausto, y advirtió 

sobre los peligros de una “memoria literal” o una “memoria ejemplar” mal empleadas.  

Propuso un uso ético de la memoria que permitiera extraer lecciones sin caer en la 

sacralización o banalización del pasado.  Estableció una distinción entre dos modos de 

recordar el pasado, Todorov (1994) señaló que:  

La memoria literal es la rememoración precisa de los hechos, pero es la 
memoria ejemplar la que nos permite extraer una lección universal del 
evento particular.  Para ello, el testimonio de las víctimas y los testigos es 
insustituible, pues no solo narra los hechos, sino que transmite la 
experiencia vivida, el dolor y la resiliencia, lo que nos obliga a ponernos en 
el lugar de las personas y a reflexionar sobre nuestro propio presente. 
(p.58) 
 

Esta distinción fue fundamental para orientar la pedagogía de la memoria 

histórica.  El uso de testimonios, fomentó la empatía, la reflexión sobre la condición 

humana y la aplicación de las lecciones del pasado al presente de los estudiantes.  

Todorov (1994) advirtió sobre los “abusos de la memoria” como la sacralización (cuando 

el pasado se vuelve intocable e impide la crítica) o la banalización (cuando se trivializa o 

se olvida), como señaló: 

El valor de la memoria no reside en su fidelidad literal al pasado, sino en su 
capacidad de hacernos comprender las implicaciones éticas y políticas de 
ese pasado para el presente y el futuro.  (p.80) 
 



40 
 

Una memoria ética era aquella que permitía comprender el pasado de manera 

crítica para actuar en el presente, sin caer en el victimismo ni en la venganza, sino 

orientada a la prevención de futuras atrocidades. 

 

 En el marco de este estudio se propone pensar que el proceso de aprendizaje 

que trascendió al ámbito social, requiere estructurar valores como la responsabilidad, la 

percepción, la comprensión y el conocimiento de la realidad local, lo que integró las 

miradas personales y compartidas de la MHC. Los factores necesarios en una 

construcción pedagógica provocaron la identificación de espacios sociales como 

elementos de la subjetividad: la memoria, la historia, la estructura de la personalidad y 

su capacidad de interactuar, que vinculan las interacciones sociales. 

 

Bases legales 

 

Los fundamentos que legitimaron este estudio en el abordaje de los fenómenos 

de la MHC en el contexto educativo provenían de referentes internacionales esenciales 

para enfrentar los desafíos del siglo XXI. La comisión internacional sobre los futuros de 

la educación de la Organización de la Naciones Unidas para la Educación, la ciencia y la 

cultura (UNESCO) en su informe “Reimaginar juntos nuestros futuros: un nuevo contrato 

social para la educación” del 2021 enfatizó la búsqueda de un acuerdo global que 

reconoció la educación como un derecho fundamental y un bien público.  Este informe 

se enfocó en la necesidad de aprendizajes esenciales para la vida, a partir del desarrollo 

de habilidades como el pensamiento crítico, la creatividad, la colaboración y la resolución 

de problemas.  

 

En este, el informe de la UNESCO buscó fomentar valores como la solidaridad, la 

justicia social y el respeto por la diversidad cultural. Para el estudio de la MHC, el informe 

proporcionó un marco conceptual y legal, al implicar la educación como un derecho de 

calidad y pertinencia. Este derecho quedó consagrado en diversos tratados 

internacionales, como la Declaración Universal de los Derechos Humanos (DUDH) y la 

“Convención sobre los Derechos del Niño”. Así se entendió que la enseñanza permitió a 



41 
 

los individuos comprender su pasado, construir su identidad y participar activamente en 

la sociedad.   

 

Desde este mismo soporte legal, la UNESCO reconoció el derecho a conocer la 

verdad sobre los hechos históricos.  También se entendió que el Derecho Internacional 

Humanitario (DIH) y de los derechos humanos se vincularon significativamente con la 

MHC para la construcción social con base en la justicia y la igualdad.  Además, este 

componente esencial de la MHC contribuyó a fortalecer las dinámicas sociales, proyectar 

la cohesión social y anticipar posibles conflictos. El reconocimiento de estos principios 

fue determinante para garantizar que las comunidades pudieran construir una narrativa 

de su pasado que facilitara la reconciliación y la prevención de futuras violaciones. 

 

Estas condiciones legales garantizaron el acceso a la información y a la formación 

sobre el pasado, especialmente en relación con hechos traumáticos.  De ellas se 

derivaron instrumentos internacionales como las “Convenciones de Ginebra” de 1949 

que establecieron normas básicas del DIDH, con el objetivo principal de proteger a las 

víctimas de la guerra.  Al trascender la confrontación armada, se extendieron a la 

construcción de una memoria histórica.  Buscaron, adicionalmente, preservar la memoria 

de las víctimas, rindiéndoles homenaje para que tales actuaciones no se repitieran, 

promoviendo la justicia y las responsabilidades en los crímenes de guerra, y fortaleciendo 

la protección de las víctimas, lo que contribuyó a construir una cultura de paz basada en 

el respeto de los derechos humanos y del DIDH. 

 

Por otro lado, los Principios de Yogyakarta de 2007 buscaron garantizar que todas 

las personas, sin importar su orientación o identidad sexual, gozaran de los derechos 

universales reconocidos. Estos principios se enfocaron en la búsqueda de la justicia, la 

verdad y la reparación, en el marco de la protección de los derechos humanos, para 

esclarecer los hechos, identificar a los responsables y garantizar los procesos de justicia 

restaurativa. Aunque su enfoque fue específico, establecieron un precedente importante 

sobre la necesidad de reparación y reconocimiento para grupos históricamente 

marginados, lo cual resonó con la necesidad de una MHC inclusiva. 



42 
 

 

Fue también importante reconocer el soporte legal de la Constitución Política de 

Colombia (CPC) de 1991, que contuvo diversos artículos que, de manera directa o 

indirecta, promovieron y protegieron elementos fundamentales para la construcción de 

la MHC, teniendo como base el desarrollo de una sociedad democrática y participativa.  

La CPC abordó temas relevantes como el reconocimiento de las víctimas y sus derechos, 

estableciendo en los artículos 1 “el valor y cuidado de la dignidad humana”  y en el 

artículo 2 “el deber del Estado de proteger los derechos”  conexos con la verdad, la 

justicia y la reparación integral para reconocer los sucesos del choque armado, identificar 

los responsables y obtener una reparación justa; así mismo, el artículo 79 se 

reconocieron los derechos de las víctimas del conflicto armado interno, incluyendo el 

derecho a la verdad, la justicia, la reparación y las garantías de no repetición.   

 

La CPC consideró también consideró la protección de los derechos humanos, 

dedicando su título II íntegramente a los derechos fundamentales.  Reconoció los 

derechos civiles, políticos, económicos, sociales y culturales, que resultaron esenciales 

en la consecución de la memoria colectiva que se fundamentó en la dignidad de la 

persona.  Fueron aspectos cruciales el reconocimiento de la diversidad cultural y étnica, 

en los artículos 7 y 8, que reconocieron los derechos de los pueblos indígenas, 

afrocolombianos, raizales y rom.  Se buscó también la preservación de sus memorias y 

tradiciones, reconociendo la pluralidad y la diversidad de la memoria colectiva que 

constituyó el contexto del país.  

 

Aspectos esenciales como el principio de la justicia y de la educación fueron 

reconocidos en la CPC.  Se destacó que la justicia con sus principios de la igualdad, 

imparcialidad y la publicidad, resultó fundamental en el artículo 95 para garantizar que 

los procesos de esclarecimiento se alcanzaran de manera transparente y equitativa.  La 

educación, como derecho fundamental y servicio público reconocido en el artículo 67, 

propendió por la educación para la paz y la formación ciudadana, fundamentos para la 

construcción de una memoria histórica colectiva que promoviera la reconciliación y la 

convivencia pacífica. Desde esta perspectiva, la enseñanza contribuyó a que los 



43 
 

ciudadanos se formaran en valores como la solidaridad, la equidad, la justicia, esenciales 

para la construcción de la paz. 

 

Del orden nacional, se refirieron leyes que constituyeron un marco fundamental 

para garantizar los derechos indicados en la CPC y que mantuvieron la línea de 

consolidación de la MHC, especialmente a partir del proceso de acuerdo de paz.  Entre 

ellas destacó la Ley 1448 de 2011 de víctimas y restitución de tierras, que estableció un 

marco integral para la atención, la reparación y la garantía de no repetición de violaciones 

a los derechos humanos y al DIDH.  Esta Ley reconoció a las víctimas, promovió la 

búsqueda de la verdad dentro del sistema integral de verdad, justicia, reparación y no 

repetición y fomentó la investigación con la creación de la Comisión para el 

Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No repetición (CEV), la Jurisdicción 

Especial para la Paz (JEP) y la Unidad para la Atención y Reparación Integral a las 

Víctimas (UARIV).   También se incluyó la Ley 2078 de 2021, que garantizó la continuidad 

de políticas públicas étnicas en la atención a las víctimas y la promoción de la memoria 

histórica. 

 

Al reconocer la naturaleza del derecho a la educación, la Ley 115 General de 

Educación (LGE) de 1994 estableció normas generales para regular el servicio público 

educativo, cumpliendo una función social acorde con las necesidades e interese de las 

personas.  Esta Ley proporcionó un marco legal que permitió a las instituciones 

educativas jugar un papel fundamental en la construcción de la MHC.  Al promover el 

conocimiento de la historia, la diversidad cultural y los valores democráticos, propendió 

por fortalecer la identidad nacional, fomentar elementos significativos en el desarrollo de 

una educación para la paz, como la reconciliación y la formación para construir una 

sociedad más justa y equitativa. 

 

En la esencia de la LGE se proyectaron aspectos formativos que hicieron énfasis 

en la identidad cultural y regional fortaleciendo la identidad cultural, afianzando el sentido 

de pertenencia de los estudiantes a sus comunidades.  La Ley 115 de 1994 en los 

artículos 5, 13 y 76 buscó formar ciudadanos críticos, participativos y responsables, 



44 
 

implicados en la ciudad, el reconocimiento y respeto por los derechos y deberes 

establecidos en la CPC, así como el reconocimiento del desarrollo histórico que dio forma 

a la sociedad.  La LGE promovió el reconocimiento a la diversidad cultural, étnica y 

lingüística del país y propuso incluir en el currículo la perspectiva diferencial de grupos 

sociales para construir una memoria colectiva inclusiva y representativa. 

 

Entre los elementos que fueron sustento legal de la LGE para el estudio de la 

MHC se reconocieron cuatro aspectos: la contribución al fortalecimiento de la identidad 

cultural y nacional de los estudiantes, el reconocimiento de la historia de la comunidad, 

el fomento de una cultura de paz y reconciliación para una sociedad más justa y 

equitativa y la formación de ciudadanos críticos y participativos, capaces de transformar 

su entorno. 

 

El fomento de la educación para la paz se enfocó en desarrollar habilidades y 

competencias para abordar la resolución pacífica de conflictos, el respeto por los 

derechos humanos y la construcción de una cultura de paz.  Entre tanto esta formación 

contribuyó a reconocer y sanar las heridas del pasado y a fundamentar la memoria 

colectiva en la reconciliación. Estos procesos de formación se concretan en la institución 

educativa reflejados en el Proyecto Educativo Institucional (PEI).  Este fue el instrumento 

fundamental para la autonomía institucional que pudo incluir proyectos relacionados con 

la MHC, a partir de la investigación de hechos históricos locales, la recuperación de 

testimonios y la creación de escenarios de memoria.   

 

Del entorno institucional, sirvieron de sustento para este estudio el Proyecto 

Educativo Institucional (PEI) y el Plan de Mejoramiento Institucional (PMI), como 

herramientas esenciales para la gestión educativa que definieron la dirección estratégica 

a largo plazo y se enfocaron en acciones concretas para alcanzar los objetivos 

educativos.  Estos documentos contribuyeron a garantizar una educación de calidad para 

los estudiantes, pues en ellos se definió el perfil del estudiante de la IEGAVC.  Esto buscó 

contextualizar, analizar, relacionar las condiciones de la realidad educativa del siglo XXI, 

desarrollando los planes, proyectos y actividades que se ofrecieron educativamente a 



45 
 

partir del modelo pedagógico didáctico de la complejidad.  Se tuvo en cuenta el análisis 

de entorno, la caracterización de la población y la identificación de sus necesidades, 

intereses, cualidades y expectativas de las familias y los estudiantes, para enfocar la 

formación de ciudadanía, los referentes históricos, la convivencia para la construcción 

de la MHC. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

 

 

 

MOMENTO III 

 

 

MARCO METODOLÓGICO   

 

 

 

Paradigma 

 

Desde un paradigma interpretativo, se concibió la realidad como una construcción 

social que se manifestó a través de las interacciones humanas.  Al desarrollar este 

estudio, se buscó acceder a los significados e implicaciones de los fenómenos de la MHC 

en la trayectoria educativa, facilitando una relación dialógica con los actores 

involucrados.  Como indicó Martínez (1997), “la investigación interpretativa se inscribe 

en el contexto de una orientación pospositivista donde el conocimiento es el fruto o 

resultado de una interacción, de una dialéctica o diálogo entre el investigador y el objeto 

o sujeto investigado” (p.128), esta relación permitió explorar los aspectos de la MHC, 

tanto a nivel colectivo como individual y entender las estructuras de la realidad social y 

los valores que subyacían a las prácticas educativas.  

 

También se indagaron los significados de la vida personal y comunitaria, así como 

las maneras en que se estructuró la realidad social para entender el conjunto de 

conceptos y valores en los que la MHC se habían consolidado. Estos aspectos se 

estudiaron para interpretar las construcciones que se elaboraron desde el proceso 

educativo, adentrándose en los problemas pedagógico de base.  En línea con Heidegger 



47 
 

(1927), el paradigma coincidió ontológico-existencialmente con lo que se presentó en 

cuanto que: 

cuando es particular concreción de la interpretación que es la interpretación 
exacta de los textos apela a lo que “está allí”, lo que por lo pronto esta allí 
no es otra cosa que la obvia e indiscutida opinión previa del interprete, que 
subyace necesariamente en todo quehacer interpretativo como aquello que 
con la interpretación misma ya está “puesto”, es decir, previamente dado 
en el haber previo, la manera previa de ver y la manera de entender previa 
(…) En tal caso quedaría en pie la pregunta: ¿Por qué? ¡o muestran quizás 
la estructura de prioridad del comprender y la estructura de en cuanto de la 
interpretación una conexión ontológico-existencial con el fenómeno del 
proyecto? Y este ¿no remite hacia atrás, hacia una originaria estructura de 
ser del Dasein? (p.154).    
 

Esta mirada comprensiva reconoció que la interpretación estuvo condicionada por 

las precomprensiones y experiencias previas del investigador.   A pesar de cuestionar 

estas precomprensiones, se abrió la posibilidad de descubrir nuevos significados y 

comprender de manera más profunda los fenómenos educativos, bajo las condiciones 

de ver y entender la propia realidad.   Así las cosas, al buscar una relación dialéctica 

entre el investigador y el objeto de estudio, se cuestionó por lo que el fenómeno podía 

ofrecer, cómo surgieron y se descubrieron los significados que enriquecieron la búsqueda 

del conocimiento de la MHC y la enseñanza.  

 

Enfoque 

 

Esta investigación se orientó hacia un enfoque cualitativo, lo que permitió 

comprender los fenómenos sociales a partir de las percepciones y perspectivas de los 

actores educativos.  Se buscó indagar los significados y las implicaciones de los 

fenómenos de la MHC en la vivencia educativa de la comunidad. Esta aproximación 

posibilitó un acercamiento a la realidad de manera íntegra, considerando las dimensiones 

personales, colectivas, sociales e históricas.  En esta dirección, el estudio procuró 

esclarecer como la memoria, desde su componente histórico y colectivo, influyó en el 

desarrollo de la comprensión de la resignificación del sujeto consciente, social e histórico.  

 



48 
 

Como señaló Martínez (2006), el enfoque cualitativo facilitó el estudio de: “un todo 

integrado que forma o constituye una unidad de análisis” (p.128), tomando en cuenta las 

interacciones y el significado que los actores educativos conferían a su realidad. Para 

lograrlo, se compiló información a través de encuentros, preguntas y conversaciones que 

permitieron comprender en profundidad las prácticas pedagógicas, desde una 

perspectiva fenomenológica.  De esta manera, se esperó develar las perspectivas 

pedagógicas y la resignificación del sujeto educativo, histórico y social, así como sus 

implicaciones en las dinámicas formativas. 

 

Método 

 

Este estudio adoptó el enfoque fenomenológico hermeneútico, siguiendo las 

concepciones de Heidegger (1927), destacando que: 

significa primariamente una concepción metodológica, No caracteriza el 
qué de los objetos de la investigación filosófica, sino el cómo de esta.  
Cuanto más genuinamente opere una concepción metodológica y cuanto 
más ampliamente determine el cauce fundamental de una ciencia, tanto 
más originariamente estará arraigada en la confrontación con las cosas 
mismas, y más se alejará de lo llamamos una manipulación técnica, como 
las que abundan también en las disciplinas teóricas (p.37). 
 
   Este enfoque se centró entonces en una investigación para confrontar 

directamente las cosas en sí mismas, las perspectivas pedagógicas que los actores 

educativos otorgaron a la MHC, a descubrir los significados subyacentes y sus 

implicaciones en la experiencia educativa a partir de los fenómenos de la MHC. 

 

 En esta perspectiva, León (2009), destacó que: “la fenomenología es 

investigación sobre el ser de los entes.  El ser de los entes es comprensible como 

“fenómeno” (p.11), lo que resultó en una forma de conducir los fenómenos de la MHC y 

la educación en este progreso de conocerlos y como se constituyó el escenario 

educativo. En la ruta de este estudio, se empleó este enfoque para comprender como la 

MHC se manifestó e influyó en la experiencia educativa.  Al concentrarse en la 

experiencia vivida de los actores educativos, se buscó analizar los significados que 



49 
 

otorgaron a estos fenómenos y cómo estos significados se relacionaron con su identidad 

y su forma de ser en el mundo. 

 

En el desarrollo de la investigación fenomenológica se comprendió también una 

mirada sobre la realidad que transitó el objetivo de este estudio, integrando aspectos que 

aparecieron en el entorno educativo.  Se consideró necesario estudiar las implicaciones 

de la MHC en el proceso de enseñanza - aprendizaje, para indagar la situación de los 

actores educativos, las incidencias y los significados que pudieran surgieron en este 

proceso. Según Fuster (2019) “el enfoque fenomenológico de investigación surge como 

una respuesta al radicalismo de lo objetivable.  Se fundamente en el estudio de las 

experiencias de vida, respecto de un suceso, desde la perspectiva del sujeto.  Este 

enfoque asume el análisis de los aspectos más complejos de la vida humana, de aquello 

que se encuentra más allá de lo cuantificable” (p.3)  

 

Entonces, la fenomenología permitió explorar los aspectos más complejos de la 

vida humana. En este caso facilitó comprender la dinámica del entorno escolar, acercarse 

a identificar las categorías que estructuraron la experiencia educativa y, finalmente, 

reveló como la MHC influyó en la construcción de la persona y su estilo de vida. 

 

Diseño 

 

Para este estudio, el diseño de campo fue fundamental.  Siguiendo el manual 

UPEL (2016), 

el análisis sistemático de problemas en la realidad, con el propósito bien se 
de describirlos, interpretarlos, entender su naturaleza y factores 
constituyentes, explicar sus causas y efectos, o predecir su ocurrencia, 
haciendo uso de métodos característicos de cualquiera de los paradigmas 
o enfoques de investigación conocidos o en desarrollo.  Los datos de 
interés son recogidos en forma directa de la realidad; en este sentido se 
trata de investigación a partir de datos originales o primarios. (p.18).  
 

Se entendió que la investigación de campo implicó una inmersión directa en la 

realidad educativa para recoger datos originales y comprender los fenómenos en su 

contexto escolar natural.  En este sentido, este estudio, de carácter interpretativo y 



50 
 

fenomenológico, requirió de un trabajo de campo exhaustivo que permitió acceder al 

proceso educativo donde se construyó una MHC de acuerdo con las condiciones y 

posibilidades que se manifestaron en el espacio y en el escenario del entorno educativo. 

 

Según Monistrol (2007), según destacó el concepto, el trabajo de:  

campo es una reminiscencia de cuando las investigaciones antropológicas 
se realizaban en sociedad primitivas. Por ello, las expresiones “trabajo de 
campo” y “cuadernos de campo” (apuntes de observaciones y dibujos), se 
refiere a los métodos tradicionales de investigación sobre el terreno de las 
ciencias naturales y de las sociales, como a la antropología cultural. (p.1) 
 

Así entonces fue el escenario donde las personas construyeron significados a 

partir de sus experiencias.  Constituyó la oportunidad de adentrarse en la experiencia 

educativa para comprender como los actores, participantes del mismo, dieron sentido a 

sus vivencias y como estas influyeron en su relación con la MHC.  Al realizar este trabajo 

de campo, no se buscó manipular la realidad, sino comprender todo lo que ella presentó, 

lo que requirió de una actitud de escucha activa y una disposición de apertura a las 

múltiples perspectivas que surgieron, permitiendo construir un conocimiento 

contextualizado sobre el fenómeno de estudio. 

 

Fases  

 

El método fenomenológico de Heidegger (1927) se desarrolló a través de tres 

fases según Shimabukuro (2021) fueron: “interconectadas ellas son: reducción 

fenomenológica, construcción fenomenológica y destrucción fenomenológica” (p.13).  En 

esta secuencia, se abordó el estudio de la MHC en medio de las prácticas pedagógicas. 

Para detallar cada una de las fases de este estudio, se procedió de la siguiente manera: 

La reducción fenomenológica implicó un cuestionamiento crítico de las presuposiciones 

naturalizadas, en este caso, de los componentes de la MHC y su impacto en el proceso 

educativo.  En línea con Shimabukuro (2021) “esto indica que busca examinar 

críticamente y deconstruir nuestra comprensión convencional de lo que significa ser” 

(p.19).   

 



51 
 

En este punto, se revisó la presencia de la apariencia del fenómeno de la MHC, 

como surgió en la experiencia educativa y como llegó a los actores educativos del 

presente estudio, formado parte de cada uno dando lugar a la pregunta esencial: ¿Cómo 

se conectó esta MHC con la situación personal, de donde provino?  De esta manera, se 

inició con una situación preparatoria en línea con Marcin (2021), quien destacó que: 

“permitiendo una visión más clara de les estructuras de la existencia dejando de lado las 

nociones preconcebidas” (p.27) dando origen a la memoria de vida, donde el fenómeno 

de la MHC apareció, como una apariencia. 

 

La construcción fenomenológica, se desarrolló en un segundo movimiento tras la 

reducción. en línea con Shimabukuro (2021), “la construcción surge como un análisis 

genealógico de estas presuposiciones, trazando un desarrollo histórico y sus 

implicaciones” (p.19), en esta fase se produjo un descubrimiento o revelación del 

fenómeno de la MHC; se descubrió su origen y su raíz, desocultando y revelando cómo 

las perspectivas pedagógicas dieron significado a los actores educativos en relación con 

la  MHC,  y cómo en este intercambio resignificó la situación del sujeto consciente, 

histórico y social. En este paso, el objetivo, según González (2014) fue: “reconstruir una 

comprensión más auténtica de la existencia, yendo más allá de los marcos metafísicos 

tradicionales” (p.333), lo que significó un acercamiento a la raíz del fenómeno de la MHC 

al recuperar la conciencia de su realidad. 

 

La destrucción fenomenológica actúo como un método según González (2014) 

“para desmantelar los conceptos” (p.334).  Aquí se deshicieron las creencias y los 

antecedentes aparentes de la MHC, y emergió el sentido del fenómeno, lo que permitió 

un compromiso más auténtico con las experiencias de los actores educativos 

participantes.  Esta fase estuvo estrechamente ligada la circulo hermeneútico según 

Suddick & otros (2020), “donde la comprensión se ve como una relación dinámica entre 

el todo y sus partes.  Al participar del proceso circular, es necesario apreciar las 

interpretaciones” (p.3) que se fueron dando sobre la MHC y la experiencia educativa, 

desarrolló a través de la reflexión y el diálogo, involucrando activamente la narrativa de 



52 
 

los participantes, para que emergiera el sentido del fenómeno a partir de una fusión de 

horizontes.  

 

Desde la fenomenología, a partir de las fases que se propusieron, Hurtado y 

Barrera (2000) integraron dentro de su propuesta de la “espiral holística de la 

investigación” (p.48), dentro de estos momentos la fase descriptiva, de análisis 

estructural y de discusión validación e interpretación, que se abordó en los distintos 

niveles de profundidad de la investigación.  La integración de hallazgos se enfocó en 

cómo los datos de las vivencias narrativas de los participantes, dialogaron y se 

consolidaron con el marco teórico para generar una comprensión profunda del fenómeno. 

 

Descripción del escenario 

 

El contexto en que se desarrolló este estudio es fundamental para comprender las 

tensiones y desafíos que se enfrentaron al revisar la MHC.  Como señaló Mendieta 

(2015), “la teoría y los objetivos de investigación son la nace del proceso reflexivo 

constante en el investigador, este proceso reflexivo es necesario para finalmente tomar 

la decisión de ámbitos y actores” (p.3). En este sentido, la Institución Educativa General 

Alfredo Vásquez Cobo (IEGAV), ubicada en la comuna 9 de Cali, se convirtió en un 

escenario clave para el análisis de este estudio. 

 

Esta institución, con una trayectoria de 56 años, se encontró inmersa en un 

contexto social complejo y dinámico, conocido como “la olla”, y como un “hervidero 

social” en el centro de la ciudad representó a personas en situación y condición de vida 

en la calle.  Esta zona se caracterizó por altos índices de violencia, microtráfico y 

exclusión social, lo que generó una serie de desafíos para la comunidad educativa. Esta 

institución fue seleccionada como campo de estudio, buscando comprender como la 

MHC se construyó y se transmitió en un contexto marcado por la adversidad y la 

desigualdad. 

 



53 
 

La IEGAV contó con tres sedes educativas: República de Ecuador, Nuestra 

Señora de los Remedios (ambas para primaria) y la sede central que ofreció educación 

básica y media. Con una matrícula aproximada de 1.100 estudiantes, la institución se 

dedicó a formar integralmente a sus estudiantes, promoviendo la inclusión y la calidad 

educativa.  Su modelo pedagógico, con énfasis en informática, buscó formar ciudadanos 

responsables y comprometidos con el desarrollo sostenible.  Entre las prioridades de la 

institución se destacaron: fortalecer la vinculación familia- escuela, la motivación al 

aprendizaje, brindar apoyo a estudiantes con dificultades y promover una convivencia 

pacífica.  Este enfoque respondió a las necesidades de una comunidad educativa 

ubicada en la complejidad social de la comuna 9 de la ciudad de Cali. 

 

Informantes clave 

 

Para este estudio se seleccionaron informantes clave, enfocándose en: dos 

estudiantes de media, dos padres de familia y tres docentes de la sección educativa. Al 

realizar esta experiencia de estudio en el paradigma cualitativo, se fue más allá de 

adquirir información, se buscaron las vivencias y la participación de los actores de la 

comunidad educativa.  Según Alejo, M. & Osorio (2016) “se busca establecer una relación 

con los informantes que son los sujetos, objeto de estudio, las personas que harán parte 

de la investigación” (p.4).  En este momento de la investigación se definió la diferencia 

entre el informante clave y el informante general; en el caso de este estudio es el 

infórmate clave quien habló del fenómeno de la MHC en relación con su experiencia, en 

cuanto conservó una mirada amplia y pudo aportar a los significados en cuestión. 

 

Se definieron entonces algunos detalles que dieron orden al reconocimiento de 

los actores, estos criterios fueron destacados según Alejo, M. & Osorio (2016) cómo:  

a. Los criterios de selección del lugar del estudio e informantes, b. el tipo de 
muestreo y las etapas utilizadas, es decir, si se tuvo contacto con uno o con otro y la 
razón de decidir por uno o por otro, c. el número de informantes incluidos en la 
investigación, reconociendo lo que tienen para decir. Lo cual permite establecer el rigor 
metodológico es la descripción de cómo se llegó a estos informantes. (p.4).  

 



54 
 

En este sentido, resultó fundamental diferenciar los tipos de informantes por su 

rol, experiencia o conocimiento de la MHC, ya que podían ofrecer una visión importante 

del fenómeno en estudio. Para profundizar en la comprensión de cómo la MHC se 

construyó y se transmitió en el contexto escolar, se seleccionó una muestra de 

informantes, tomando en cuenta los criterios descritos.  Estos pudieron proporcionar una 

visión general de la institución y de las dinámicas pedagógicas, así como perspectivas 

particulares y complementarias. Para la selección de los informantes clave, se tuvieron 

en cuenta sus características personales como edad, género, rol, nivel educativo y 

responsabilidad en la comunidad educativa.   

 

Participaron dos estudiantes de nivel de media vocacional, ambos jóvenes de 16 

años, quienes fueron seleccionados por su vinculación directa con el proceso educativo 

en la institución.  Asimismo, se incluyó a dos madres de familia, cuyas edades oscilaron 

entre los 48 y 53 años, y quienes mostraron gran disposición para colaborar con el 

estudio. Ellas fueron madres de estudiantes de la media vocacional y de egresados de 

la institución educativa.  Finalmente, se sumaron tres docentes (dos mujeres y un 

hombre), con edades entre los 37 y 64 años, que contaban con diversos niveles de 

formación (especialización, maestría y estudiantes de doctorado) y estaban adscritos 

activamente al servicio educativo en la IEGAVC; ellos participaron también con gran 

compromiso. A continuación, se presentó la información de los informantes clave de 

acuerdo con su codificación. 

 

Tabla 2 
Codificación de los informantes 

Institución educativa  Tipo de informante Código 

General Alfredo Vásquez Cobo Estudiantes 
 

SM16-11.2 
JH16-11.2 

Padres de familia 
 

JM48 
OB53 

Docentes 
 

PMH64 
PHM47 
PLM37 

 

 



55 
 

Técnicas e instrumentos para la recolección de los datos 

 

Para profundizar en la comprensión del fenómeno de estudio, se empleó un 

enfoque cualitativo en el que prevaleció una descripción detallada y contextualizada de 

la realidad.  Siguiendo la propuesta de Trejo (2010),  

la observación directa o participativa, en los eventos vivos (se toman notas, 
recogiendo datos, etc.)  con la entrevista semiestructurada coloquial o 
dialógica, con los sujetos de estudio con anterioridad a esta etapa; se 
deben estructurar en partes esenciales para obtener la máxima 
participación de los entrevistados. (p.26), 
 

  y lograr mayor profundidad de lo vivido por el sujeto. De este modo, se buscó 

una inmersión completa en el entorno permitiendo capturar la riqueza de las 

interacciones y vivencias. 

  

La entrevista fenomenológica, a manera de historia de vida, emergió como una 

herramienta fundamental en este estudio, ya que permitió acceder al mundo vivido de 

los participantes.  En consideración de Guerrero, Do Oliva y Do Prado (2019), “el 

encuentro entre el investigador y entrevistado es un espacio de diálogo y comprensión 

mutua, donde el significado del fenómeno se construye a partir del discurso del 

participante” (p.23).  Aunque se empleó un guion de entrevista el enfoque se focalizó en 

la experiencia individual para comprender como las personas dieron sentido a su realidad 

y construyeron sus interpretaciones, Buscando que lo esencial del fenómeno de estudio 

emergiera de manera natural a través del diálogo.  En todo momento se tuvo en cuenta 

la debida consideración ética de la confidencialidad, confirmándose el consentimiento 

informado de todos los participantes. 

 

Criterios de rigor en el método fenomenológico  

 

A partir de un proceso riguroso, las investigaciones fenomenológicas 

fundamentadas en la construcción de interpretaciones desde Heidegger (1927) 

requirieron una atención detallada. El punto de partida para comprender el fenómeno de 

la MHC radicó en el lenguaje de los participantes, lo que hizo necesario adoptar una 



56 
 

postura crítica y reflexiva para no condicionarse a interpretaciones subjetivas.  Trejo 

(2010) propuso una serie de criterios para garantizar la rigurosidad en la descripción y 

análisis de los datos, “al reflejar el fenómeno o la realidad tal como se presentó; que sea 

lo más completa posible y no omita nada que pudiera tener relevancia para el estudio” 

(p.2), lo que sugirió un proceso de análisis en etapas secuenciales que permitieron una 

comprensión profunda y sistemática de los datos.   

 

Ante la consideración de la MHC y en concordancia con las fases del método 

fenomenológico, el proceso implicó una lectura detallada, la identificación de las 

unidades temáticas, la determinación de temas centrales y, finalmente, la construcción 

de una estructura general que integrara todos los hallazgos.  Al seguir estos pasos, se 

buscó aumentar la confiabilidad de las interpretaciones y contribuir a la construcción de 

fundamentos teóricos sólidos, a partir de la experiencia vivida de los participantes. 

 

La rigurosidad en cada etapa garantizó la fidelidad al fenómeno estudiado.  En 

relación con la MHC fue importante señalar que los descubrimientos o hallazgos no se 

hicieron a conveniencia del investigador, sino que partió de una forma particular de llevar 

a cabo este método.  Heidegger (2009) indicó que  

aquello que pregunta en la pregunta que se trata de desarrollar es el ser, 
aquello que se pregunta, el sentido del ser, un repertorio peculiar de 
conceptos, aquello a lo que se pregunta la pregunta que interroga por el los 
entes mismos. (p.46).  
 

La aplicación adecuada de estas técnicas, instrumentos y procedimientos, 

condujo a un reflejo fiel de la comprensión de la MHC en relación con el mundo de 

experiencia educativa, como se manifestó fue aprehendida por el sujeto. 

 

Como señalaron Guerrero, Do Silva y Do Prado (2019) que “la estrategia de 

análisis fenomenológico, es identificar mediante el acercamiento la esencia de un 

fenómeno y transformar la experiencia vivida en una expresión textual de su esencia” 

(p.9).  Al acercase a la esencia del fenómeno de la MHC y la vivencia educativa, se buscó 

reconocer en la interpretación las posibilidades de identificar lo esencial del fenómeno 



57 
 

de estudio.  Esto implicó un proceso constante de reflexión y diálogo con los datos, para 

que la voz de los participantes fuera la guía principal en la construcción de los hallazgos. 

 

Técnicas de interpretación de resultados 

 

Para abordar la interpretación de los resultados y comprender la compleja 

naturaleza de la MHC y su vinculación en la experiencia educativa, se adoptó una 

perspectiva fenomenológica hermenéutica siguiendo, las concepciones de Heidegger 

(1927).  Esta perspectiva buscó adentrarse en el mundo vivido de los participantes y 

entender los significados que atribuyeron a sus experiencias, reconociendo la 

subjetividad y la intersubjetividad como elementos clave en la construcción del 

conocimiento.  

 

Heidegger (1927) destacó que la fenomenología era, en esencia, una ontología, 

es decir, una indagación sobre el ser.  Así, 

al ser la aclaración de las tareas de la ontología, surgió la necesidad de 
una ontología fundamental (…) esto es, a la pregunta por el sentido del ser 
en cuanto tal.  De la investigación misma se desprenderá que el sentido de 
la descripción fenomenológica en cuanto método es la interpretación. 
(p.46) 
 

 De este modo, se exploró cómo los individuos se relacionaron con el mundo y 

construyeron su sentido de identidad a través del tiempo, en concordancia con la MHC, 

adentrándose en el fenómeno para reconocer estas características.  La hermeneútica, 

por su parte, proporcionó herramientas para interpretar los significados que subyacieron 

en los discursos de las personas, lo que facilitó una comprensión profunda de las 

narrativas. 

 

Este estudio se fundamentó en la profundidad de la comprensión que se alcanzó 

y en la hondura de los hallazgos para resonar con las experiencias de otros.  Adoptando 

la perspectiva fenomenológica hermenéutica, se buscó, no solo, describir la MHC sino 

entender su dimensión existencial y social en la experiencia educativa. En este sentido, 

la búsqueda de la comprensión de la MHC, determinó la noción de la investigación misma 



58 
 

y, por sí sola, respondió a la validez científica que el estudio persiguió.  Fue importante 

reconocer que la subjetividad del investigador no buscó garantizar los resultados, sino 

contrastar el análisis de las narrativas para enriquecer la comprensión del fenómeno.  

 

Una vez que las estructuras comunes del fenómeno fueron identificadas, Hurtado 

y Barrera (2000) propusieron un diálogo bidireccional donde los hallazgos emergentes 

de la fase estructural (categorías y subcategorías construidas a partir de las experiencias 

de los participantes) se contrastaron y articularon con los conceptos o teorías 

presentadas en el marco referencial de la investigación.  En tanto que la teoría ayudó a 

dar sentido a los hallazgos y cómo los hallazgos pueden enriquecer, cuestionar o ampliar 

la teoría.  Desde este enfoque, se validaron con los participantes las interpretaciones 

finales, al verificar cómo resonó su experiencia en lo que fortaleció la validez de los 

hallazgos. Esto se consolidó en un proceso hermeneútico continuo donde los significados 

emergentes de la experiencia vivida se contrastaron, se enriquecieron y se consolidaron 

en diálogo con la referencia de los autores para la comprensión profunda del fenómeno 

estudiado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 

 

 

MOMENTO IV 

 

 

ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN DE RESULTADOS 

 

 

 

El presente estudio indagó las implicaciones de la Memoria Histórica Colectiva 

(MHC) en las trayectorias educativas de estudiantes del nivel de media vocacional, 

específicamente en la Institución Educativa General Alfredo Vásquez Cobo (IEGAVC). 

Esta investigación se centró en el contexto colombiano, un escenario de sucesos 

históricos que habían dejado una huella significativa en las familias, estudiantes y 

docentes.   Con un enfoque cualitativo y hermenéutico, se buscó comprender cómo los 

actores educativos concebían al sujeto cómo un ser histórico y social, y cómo estos 

sentidos se relacionaban con los fenómenos de la memoria individual, colectiva e 

histórica.  Al acercarse a esta realidad educativa se accedió, a partir de un análisis 

fenomenológico, en la exploración de vivencias y percepciones de los participantes en 

tres fases: reducción, construcción y destrucción fenomenológica, con el fin de dar 

respuesta a los objetivos de la investigación.   

 

Con el propósito de aproximarse al fenómeno de la memoria histórica colectiva, 

buscando las huellas que resonaban en el ámbito escolar de la IEGAVC, la rigurosidad 

del método de estudio se registró en los datos de entrevistas.  Esto se combinó con el 

desarrollo de la reducción fenomenológica, entendida a partir de la consideración de co-

pertenencia ontológica entre la noesis y la noema, descubriendo el ser del ente según 

fue realizado por Heidegger (2009), al cual “le va en ser este mismo ser” (p.12). Desde 

la fenomenología, a partir de sus fases tal cómo las describió Hurtado de Barrera (2000), 



60 
 

el estudio se integró en su propuesta de la “espiral holística de la investigación” (p.48).  

Dentro de este marco, la fase descriptiva, de análisis estructural y de discusión, 

validación e interpretación, fueron abordados y aplicados en los distintos niveles de 

profundidad de la investigación.  

 

De esta manera, el análisis se dirigió en los datos recogidos de las entrevistas 

realizadas a los informantes clave.  Se buscó analizar las perspectivas pedagógicas que, 

algunos docentes, estudiantes y padres de familia, otorgaron a la MHC, y la 

interpretación de los significados implicados en los fenómenos de las narrativas y 

prácticas de los sujetos de estudio referidos. La rigurosidad de este proceso permitió una 

profunda reflexión sobre el significado de sus respuestas.  Este enfoque aseguró que la 

voz de los participantes fuera central para la comprensión de cómo la memoria se vivía 

y se interpretaba en la comunidad educativa. 

 

En el desarrollo de este momento del estudio, atendiendo al análisis de los 

resultados, cómo lo determinó Hurtado (2000) “… entonces, es aplicar un conjunto de 

estrategias y técnicas que le permitan al investigador obtener el conocimiento que estaba 

buscando, a partir del adecuado tratamiento de los datos recogidos” (p.181).  Los datos 

se recogieron de los informantes clave, capturando la experiencia tal cómo fue vivida por 

los participantes.  En la lectura general de las transcripciones, se identificaron los temas 

esenciales o unidades de significado, asignando una etiqueta descriptiva para la 

elaboración de las descripciones del protocolo fenomenológico.  Se agruparon los datos 

relevantes de cada entrevistado, y así se reconstruyó la vivencia individual de forma 

coherente y completa, para que emergiera la esencia del fenómeno en cuestión. 

 

Para abordar la profundidad de la comprensión de las narrativas y de las prácticas 

relacionadas con la memoria, con una firme fundamentación teórica y los valiosos relatos 

de los participantes clave, se eligieron estudiantes, docentes y padres de familia, actores 

educativos de la media técnica de la IEGAVC.  Ellos se comprometieron con la 

experiencia de aprendizaje y mostraron una disposición para participar activamente en 

las conversaciones.   Se seleccionaron dos estudiantes, dos padres de familia y tres 



61 
 

docentes a quienes se realizó una entrevista enfocada en comprender las implicaciones 

de la MHC en el proceso educativo. 

 

Para realizar las entrevistas, se tuvo en cuenta la validación de expertos, 

organizando un guion estructurado, que facilitó una reunión y un diálogo respetuoso y 

profundo.  Contando con el consentimiento de los participantes, este encuentro individual 

con cada informante, estuvo mediado por elementos digitales (teléfono celular) para el 

registro y grabación de las conversaciones.  Todo se llevó a cabo en un ambiente de 

frescura y claridad en el que los participantes abordaron el objeto de estudio: las 

implicaciones de la MHC en el proceso educativo, sus interpretaciones y significados de 

acuerdo con su rol en la comunidad educativa. 

 

Una vez depositada la información grabada, se utilizaron herramientas 

tecnológicas para la debida transcripción de las entrevistas, revisando acentos y 

expresiones que se dieron al momento del encuentro con cada uno y buscando la 

fidelidad de sus voces. Inmediatamente, se cargaron los datos en el software Atlas. Ti 

versión 9, una herramienta utilizada para el análisis cualitativo de datos, con el fin de 

facilitar la identificación de patrones, temas y relaciones dentro del contenido.  El uso de 

este procedimiento revistió una gran relevancia para contrastar y comparar la 

información, dados los grandes volúmenes de información textual que fueron 

compilados.  

 

Por otro lado, para garantizar la confidencialidad de los participantes, se utilizaron 

códigos alfanuméricos (pseudónimos) con la inicial de su nombres y apellidos, su género, 

su edad y/o vinculación, tales como: estudiantes SM16-11.2, JH16-11.2; padres de 

familia: JM48, OB53; y docentes: PMH64, PHM47, PLM37.  Esto aportó un estímulo de 

confianza, la libre expresión de sus ideas, liberándose de juicios de valor o críticas. 

 

Una vez se obtuvieron los resultados de la herramienta tecnológica, se procedió 

al análisis de los datos de las entrevistas, siguiendo el método fenomenológico según 

Hurtado y Barrera (2000) e integrando los hallazgos con el marco teórico del estudio.   



62 
 

Así fue emergiendo el fenómeno, gracias a la apertura de detalles ofrecidos por los 

relatos de cada uno de los informantes, enriquecido por las percepciones de los autores 

y generando nuevos conocimientos sobre el objeto de estudio. Al desarrollar, la fase 

descriptiva, en el primer momento o fase I, se realizó la reducción, identificando los temas 

esenciales o unidades de significado mediante una codificación abierta. Se elaboraron 

las descripciones individuales, agrupando los datos clave de cada entrevista para dar 

paso a la fase estructural. 

 

Ahora se muestra el proceso de reducción con los temas esenciales agrupados 

con las subcategorías y las categorías que emergieron.  Al emerger el sentido del 

fenómeno de las implicaciones de la memoria histórica colectiva en la experiencia 

educativa se descubrió una red semántica que se integró con los temas esenciales o 

unidades de significado.  Se realizó la clasificación, organización e identificación de los 

datos en este proceso de categorización. En su desarrollo las categorías iniciales dieron 

paso a diferentes elementos que son resultado del estudio.  Estos fueron codificados y 

se construyeron tablas de datos y gráficos que recogen las menciones, palabras, frases 

y proposiciones fenomenológicas, mostrando a continuación el análisis detallado, con 

sus respectivos hallazgos y el análisis que se integraron en la presentación de este 

capítulo.   

 

Siguiendo las fases de Hurtado y Barrera (2000), en el segundo momento o fase 

II de la construcción fenomenológica, se encontraron patrones, temas y estructuras 

comunes en la experiencia de los participantes.  Esto representó un paso más allá de las 

descripciones individuales, buscando semejanzas, diferencias y recurrencias en las 

unidades de significados, destacando los protocoles fenomenológicos de acuerdo con 

cada grupo de informantes clave.  La presentación se organizó de la siguiente manera: 

informantes - estudiantes: Acontecimientos pasados, Interacción: sujetos educativos y 

comunidad y el lugar de la memoria; informantes -  Padres de familia: Experiencias 

vividas del pasado, Identidad personal e interacción social, Lugares comunitarios de  

aprendizaje de la memoria; informantes - docentes: Comprensiones pedagógicas de la 



63 
 

historia, memorias, vivencias y lugares de aprendizaje, Aprendizaje significativo: 

conexión sujetos educativos y comunidad. 

 

Tabla 3 
 Unidades Categoriales. 

Informantes 

Clave 

Categoría Categoría Categoría 

Estudiantes Acontecimientos 
pasados  

Interacción: 
sujetos educativos 
y comunidad 

El lugar de la 
memoria 

Padres de 
familia 

Experiencias 
vividas del 
pasado 

Identidad personal 
e interacción 
social 

Lugares 
comunitarios de 
aprendizaje de la 
memoria 

Docentes Comprensiones 
pedagógicas de 
la historia 

Memorias, 
vivencias y 
lugares de 
aprendizaje 

Aprendizaje 
significativo: 
conexión sujetos 
educativos y 
comunidad 

 

Estas subcategorías representaron las dimensiones clave de la experiencia vivida 

por los participantes y, al relacionarse entre sí, permitieron construir una descripción 

estructural.  Esta descripción integró los temas esenciales y las relaciones entre ellos, 

representando la “esencia estructural” del fenómeno.  Con ello, se buscó una 

comprensión profunda y abstracta de la experiencia que trascendió los relatos 

individuales, pero que se fundamenta en ellos. De esta forma, se presentan los hallazgos 

por grupo de informantes clave y por subcategoría para finalmente encontrarlos en 

diálogo con las voces de los autores del marco teórico referenciado. El momento o fase 

III de discusión, validación e interpretación de sus significados, se conecta ahora con la 

teoría existente. 

 

De cada grupo de informantes, se abordaron las preguntas que se encuentran 

adjuntas a este documento, lo que permitió alcanzar las siguientes descripciones.  Estas 

integraron las respuestas de los estudiantes entrevistados con la interpretación 

protocolar, dando lugar a las subcategorías que, cómo proposiciones fenomenológicas, 

entran en diálogo con los autores.  Este proceso permitió reconocer variados y 



64 
 

significativos hallazgos en el estudio. Finalmente, estos resultados fueron validados con 

los entrevistados y se organizaron de la siguiente manera: 

 
Tabla 4 
Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: Acontecimientos pasado 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

- el pasado construye el presente. 
- la historia ha sido marcada por la 
violencia que ha afectado a todos.  
- el pasado normaliza la forma de 
actuar. 

- la influencia directa del pasado 
en el presente y el futuro 
- la violencia como marca del 
pasado y su presencia actual 
-comportamiento y actuaciones 
influenciadas por el pasado. 

Acontecimie
ntos 
pasados 

 

La categoría “Acontecimientos pasados” emergieron los temas esenciales que 

proporcionaron una comprensión clara a las subcategorías, permitiendo un abordaje 

efectivo del estudio con los estudiantes.  Al referirse directamente a la historia, entre 

eventos y sus efectos, se redescubrió la importancia de comprender cómo el pasado dejo 

sus rastros en el presente.  Surgió la necesidad de crítica de reconocer la presencia y 

persistencia de la violencia en el país, particularmente en la ciudad de Cali, así como la 

manifestación de la reproducción de acontecimientos pasado. Esto, a su vez, normalizo 

ciertas formas de actuar y vivir en el presente. 

 

Categoría: Acontecimientos Pasados 

 

Subcategoría: La influencia directa del pasado en el presente y el futuro. 

 

Bajo la proposición fenomenológica “la influencia directa del pasado en el presente 

y el futuro”, la subcategoría se focalizó en reconocer que “el pasado construye el 

presente” como tema esencial.  JH16-11.2 afirmó que el pasado no era estático, sino que 

incidía en lo que hoy se vivía.  La influencia de este pasado en el presente manifestó una 

dinámica, identificándose cómo una fuerza viva que permeó la realidad actual y lo que 

está por-venir.  Este proceso dinámico moldeó la realidad, que edificó y dio forma al 



65 
 

reconocimiento de las vivencias y sus causas, demostrando que el pasado no fe un 

tiempo simplemente transcurrido u olvidado, sino una fuerza que moldeó el “ahora”.   

 

La respuesta de JH16-11.2 se vinculó con la mirada filosófica de Heidegger (2009) 

sobre la historicidad del Dasein o “ser-ahí”. Se explicó que el Dasein no era un ser 

atemporal, sino que su existencia esta arraigada de manera inherente a su pasado, en 

su “ser-estado-en”.  Esta condición otorgo sentido a su presente. Heidegger (2009) 

afirmó en este contexto:  

el Dasein existe históricamente. Y esta historicidad no es una propiedad 
añadida o accidental, sino que forma parte de la constitución misma de su 
ser.  El Dasein es lo que ya ha sido, en el sentido de su pasado en una 
dimensión constitutiva de su presente y de sus posibilidades futuras. 
(p.386) 
 

Los estudiantes de la IEGAVC comprendieron que su propia existencia, “su ser-

estado-en” el mundo actual, estuvo moldeada por lo acontecimientos vividos y pasados.  

La MHC se reveló como un medio para desvelar cómo la historia habitó el presente, 

afectando su identidad y su percepción de la realidad.  Esto se consideró como un eje 

central que dio forma a la realidad actual. Este encuentro de perspectivas, entre la 

atemporalidad y el arraigo existencial, descubrió una mirada esencial del tiempo pretérito, 

mostrando que la influencia de esa fuerza viva constituyo las contradicciones al 

enfrentarse al olvido, pero posibilitó el cuestionamiento del presente. 

 

Desde la perspectiva de Halbwachs (1994) se argumentó que el pasado no era 

recordado de forma aislada, sino que era reconstruido constantemente en el presente a 

través de los marcos sociales de la memoria. Halbwachs (1994) refirió al respecto: 

No es el pasado el que conserva y se impone a la memoria colectiva, sino 
que es la sociedad la que reconstruye constantemente el pasado a partir 
de sus necesidades y sus marcos presentes.  El recuerdo no es una 
reproducción, sino una reconstrucción que siempre tiene lugar en el 
presente y esta influenciado por él. (p.58). 
 
  En este sentido, se comprendido que la memoria no es una simple 

remembranza, recuerdo, evocación, sino un proceso activo de construcción.  La escuela, 

en este caso, facilitó que la comunidad reconstruyera su historia en función de su realidad 



66 
 

actual.  Lo que demostró la influencia ineludible del pasado en la configuración del 

presente y las proyecciones futuras de la comunidad. 

 

Figura 1  
La influencia directa del pasado en el presente y el futuro 

 

 

 

Categoría: Acontecimientos pasados 

Subcategoría: La violencia como marca del pasado y su presencia actual. 

 

La subcategoría “la violencia como marca del pasado y su presencia actual”, 

agrupo el papel especifico de la Institución Educativa en la interacción con el pasado, 

bajo el tema esencial de que “la historia ha sido marcada por la violencia que ha afectado 

a todos”. SM16-11.2, consideró que las huellas dejadas por la historia persistieron en el 

presente. Se identifico la violencia y su impacto generalizado, reconociendo 

consecuencias visibles que configuraron la experiencia individual y colectiva de los 

estudiantes.  Estos elementos fueron fundamentales para la MHC en la experiencia 



67 
 

educativa, pues permitieron comprender cómo esas marcas perduraron en el imaginario 

cultural y cómo sus efectos llegaron a toda la comunidad.  

 

Ante la persistente y cruda la violencia en el país, y específicamente en Cali, la 

MHC se conectó con una vivencia compartida.   Esto impulsó la comprensión de cómo 

estas marcas históricas alcanzaron la escuela. Elizabeth Jelin (2002), en su 

contextualización de las “marcas” de la violencia y los “trabajos de la memoria”, enfatizó 

que los eventos traumáticos dejaron huellas profundas que requirieron ser elaboradas 

colectivamente, reconociendo su configuración en el presente y en las identidades. Jelin 

(2002) afirmó al respecto:  

Las experiencias traumáticas y de violencia dejan marcas en los individuos 
y en las sociedades, que no desaparecen con el tiempo, sino que requieren 
de trabajos de la memoria para ser elaborados, reconocidas, y en algunos 
casos, reparadas.  Estas marcas configuran el presente y las identidades 
colectiva. (p.30).  
 

De acuerdo con esta perspectiva la escuela pudo participar en un “trabajo de la 

memoria” que buscó reconocer el impacto de una violencia generalizada.   

 

A partir de ello, los estudiantes comprendieron cómo la MHC superó un simple 

conjunto de hechos, convirtiéndose en un proceso de elaboración de consecuencias 

persistentes.  Esto estableció su identidad y experiencia colectiva.  Lo que significó una   

oportunidad para valorar las huellas que el trabajo de la memoria podía descubrir, 

generando conexión y reconocimiento. Se entendió que el trabajo de la memoria 

proporciono una oportunidad para valorar las huellas del pasado, lo que facilito el 

desarrollo consciente de vivencias compartidas que generaron conexión y 

reconocimiento.    

 

En esta línea, Tzvetan Todorov (2000) en sus reflexiones sobre la memoria del 

mal y la importancia de reconocer su impacto, señaló la necesidad ética de confrontar el 

pasado doloroso para comprender el presente, previniendo el “abuso de la memoria”. Al 

respecto, (Todorov,2000) afirmó: 



68 
 

El mal no se borra.  Deja huellas indelebles en la memoria de los hombres 
y de las sociedades.  La tarea de la memoria es no olvidar el mal cometido 
y sufrido, para poder comprenderlo y, si es posible, superarlo.  No se trata 
de revivir el sufrimiento, sino de reconocer su existencia y su impacto. 
(p.45) 
 

Evadir estos hallazgos, no fue el camino.  La IEGAVC necesitó fomentar un 

conocimiento específico sobre el impacto de la violencia, que resultó esencial para la 

MHC.  Estas señales de la violencia pudieron ser reconocidas en la experiencia individual 

y colectiva, lo que facilitó una profunda comprensión ética del pasado y del presente. Se 

evidencio que los estudiantes estuvieron en la posibilidad de identificar los efectos de la 

violencia, que permanecieron como marcas invisibles en la sociedad. La elaboración 

colectiva de la experiencia traumática permitió desarrollar el trabajo de la memoria, 

promoviendo la construcción de la identidad individual y colectiva a través de la MHC en 

la educación. 

 

Figura 2 
La violencia como marca del pasado y su presencia actual. 

  

 

 

Categoría: Acontecimientos pasados 



69 
 

 

Subcategoría: Comportamiento y actuaciones influenciadas por el pasado. 

 

Para la subcategoría “comportamiento y actuaciones influenciadas por el pasado” 

se enfocaron los hallazgos sobre cómo los patrones históricos se reflejaron en el 

comportamiento de los estudiantes.  Para comprender si las respuestas de la comunidad 

educativa estuvieron condicionadas por vivencias históricas, emergió el tema esencial 

“el pasado normaliza la forma de actuar”.  Se observó que estas pautas, sino fueron 

valoradas o corregidas críticamente podrían derivar en el desconocimiento de valores 

comunitarios.  Como indicó JH16-11.2: “…el pasado está muy relacionado con la forma 

de actuar de las personas. Porque, por ejemplo, en una comunidad donde se normaliza 

el robo…”, las actuaciones siguieron las costumbres sin una valoración consciente.  Se 

entendió que la MHC, más allá de recordar, podría ser una fuente de desnormalización, 

al descubrir aquellas costumbres que afectaron la convivencia y promovieron una 

corrección la realidad. 

 

Este hallazgo abrió un nuevo campo de estudio, ya que, el desconocimiento del 

pasado tendía a desorientar o normalizar actuaciones que afectaron negativamente el 

desarrollo de la comunidad. 

 

Esta afirmación de JH16-11.2 resonó con la propuesta de facticidad en la filosofía 

de Heidegger (2009). Se comprendió que el Dasein, el ser-ahí no elegia sus condiciones 

de existencia iniciales; era cómo estar arrojado a un mundo ya constituido por un pasado 

que, de manera pre-reflexiva, condicionaba sus posibilidades y “su forma de ser”.  Este 

concepto fundamental para entender cómo las vivencias históricas establecieron un 

marco para las acciones presentes, Heidegger (2009) profundizo en este concepto, al 

señalar:  

El Dasein existe fácticamente.  El hecho de que ha sido ya es algo lo afecta 
en su ser presente y en sus posibilidades futuras. La facticidad es esa carga 
de haber sido que el Dasein siempre lleva consigo, y que moldea su 
manera de habitar el mundo, incluso antes de una elección consciente. 
(p.135) 
 



70 
 

Esto demostró que la IEGAVC estuvo inmersa en una “facticidad histórica”, donde 

se arraigaron condiciones de falta corrección o valoración.  Estos eventos descuidados 

desorientaron temporalmente la conciencia ética de los estudiantes, e influyeron en sus 

comportamientos actuales.  Se hizo necesario reconocer cómo los “patrones históricos” 

podrían ayudar a tomar conciencia de cómo el pasado condicionó su forma de actuar, 

desde acciones simples cómo “robar un borrador”, hasta situaciones   más complejas, 

como el plagio académico.  Aquí, la MHC abrió una línea de conocimiento sobre cómo 

ciertas conductas se normalizaban, visibilizando cómo “el desconocimiento del pasado” 

tendía a desorientar actuaciones que afectaron negativamente el desarrollo de la 

comunidad educativa. 

 

Según Maurice Halbwachs (2004), la idea del “pasado que normaliza la forma de 

actuar” estuvo arraigada en los contextos sociales.  Estos no solo transmitieron 

recuerdos, sino también patrones de comportamiento y normas implícitas. Halbwachs 

(2004) explicó que:  

La memoria colectiva no es una simple suma de recuerdos individuales, 
sino que es un producto de los marcos sociales en los que los individuos 
viven y actúan.  Estos marcos no solo determinan que recordamos, sino 
también cómo nos comportamos, ya que internalizamos las costumbres y 
valores que se han sedimentado históricamente ene esos grupos. (p.78)  
 

Estas expresiones, internalizadas por la comunidad educativa, conformaron los: 

“marcos sociales de la memoria”. La escuela, al analizar estos patrones históricos y su 

influencia en los comportamientos, pudo valerse de la MHC para mostrar cómo las 

costumbres se trasmitían y normalizaban, incluso cuando eran perjudiciales.  Desde la 

perspectiva de Halbwachs (2004) se comprendido que el desconocimiento del pasado 

en la IEGAVC podía llevar a la reproducción de comportamientos que perturbaban la 

comunidad. Por ello, se evidencio la necesidad de abrirse a reflexiones críticas y éticas 

para transformar estas normalizaciones. 

 

  Finalmente, estos patrones históricos ocultos dieron forma al comportamiento de 

los estudiantes.  Sus acciones mostraron aquello que se había quedado internalizado, lo 

cual podía ser descubierto o mostrado por la MHC.  La falta de esta conciencia histórica 



71 
 

condujo a comportamientos perjudiciales.  Al considerar la conciencia de ser arrojados al 

mundo, la facticidad histórica permitió valorar ética y críticamente las condiciones 

históricas, fueran estas corregidas o no, brindando la oportunidad de transformar el 

presente. 

 

Figura 3 
 Comportamiento y actuaciones influenciadas por el pasado 

 

 

Tabla 5 
 Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: Interacción: sujetos educativos y comunidad 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

-una comunidad que enseña y 
mantiene la memoria. 
 

- la comunidad como transmisora 
y guardiana de la memoria 
 

Interacción: 
sujetos 
educativos y 
comunidad - valores que se arraigan en la 

comunidad 
 
- pasado, comunidad y actuación 
de las personas. 

- identidad, cohesión y valores 
forjados por la memoria 
comunitaria 
 



72 
 

-los estudiantes se preguntan de 
lo que ha pasado 

 -la indagación y el procesamiento 
activo del pasado por parte de los 
estudiantes 

 
La categoría “Interacción: sujetos educativos y comunidad”, reveló que la 

comunidad educativa fue un actor central en la construcción y vitalidad de la memoria y 

la historia. Se resaltó el rol activo, la importancia del diálogo y el intercambio entre los 

estudiantes de la IEGAVC.  Sus vivencias y acciones colectivas se convirtieron en una 

valiosa fuente de conocimiento.  Además, se analizó cómo los sujetos educativos 

experimentaron, procesaron y se relacionaron con la MHC, lo que proporciono una 

comprensión de su participación en las dinámicas educativas. 

 

Categoría: Interacción: Sujetos Educativos y Comunidad 

 

Subcategoría: La comunidad como transmisora y guardiana de la memoria. 

 

Al abordar el rol activo de la comunidad en la construcción y observación de su 

memoria, la subcategoría “la comunidad como transmisora y guardiana de la memoria” 

se ajustó para reconocer que fue el dinamismo comunitario y no la pasividad lo que 

comunicó y protegió la coexistencia de las generaciones que están por-venir.  Atendiendo 

al tema esencial: “cuando una comunidad que enseña y mantiene la memoria”, afirmó el 

lugar central de la escuela. SM16-11.2 mencionó que la comunidad: "Enseña muchas 

cosas cómo los valores, la empatía, la solidaridad que tenemos que tener pues con 

nuestra comunidad, al ser responsable de cómo nos comportemos y de cómo 

mantenemos esa memoria." Esto destacó que el impacto trascendió el aula, sugiriendo 

que la memoria era una responsabilidad colectiva, que impulsaba la transmisión de 

principios éticos y una formación ciudad comprometida con su legado. 

 

Para profundizar en cómo la comunidad enseñó y mantuvo la memoria, la 

perspectiva de Halbwachs (2004) y Paulo Freire (2005) resultaron cruciales para 

comprender la centralidad de la conexión comunitaria.  Desde la conceptualización de 

memoria colectiva, Halbwachs (2004) explicó que los recuerdos individuales se 



73 
 

construyeron y mantuvieron dentro de marcos sociales. Estos marcos fueron estructuras 

y referencias provistas por los grupos, indispensables para recordar. Así, propuso que: 

No basta que el recuerdo encuentro un apoyo en un elemento material, un sitio, 
una imagen: es preciso que, a través del lugar, la imagen, se sienta la presencia del 
grupo que se mantiene y desde el cual no se podría pensar sino por las relaciones que 
el individuo mantiene con él. (p.23)  

 

Desde esa perspectiva, la idea de una memoria individual no fue desvirtuada, sino 

que se enfatizó que fue grupo o la comunidad quien proporcionó los marcos espaciales 

y temporales que permitieron recordar. En este caso, la comunidad y el escenario 

educativo demostraron que no solo compartían recuerdos, sino que los activaban y 

reinterpretaron constantemente según sus necesidades presentes, tal como lo percibió 

SM16-11.2.  Al enseñar valores y mantener su memoria, la comunidad estuvo 

activamente construyendo y revalidando sus marcos colectivos de recuerdo. Estos no 

fueron puramente individuales sino una construcción compartida. En común existió una 

inducción a validar y proporcionar puntos de referencia, para la responsabilidad de 

transmitir principios familiares, comunitarios y una adecuada formación educativa.   

 

Sin estos marcos sociales de la memoria, se proyectó una tendencia a la 

deformación o desaparición, lo que implicaba que todo lo que los estudiantes aprendían 

podía quedar en el vacío. Freire (2005), desde su pedagogía crítica, se enfocó en que el 

conocimiento no era una mera transferencia, sino una construcción dialógica y 

liberadora. Esto representó, que más allá de la simple transmisión en el encuentro 

educativo, debía reflexionarse sobre lo descrito por Freire (2005): “nadie educa a nadie 

-nadie se educa a si mismo-, los hombres se educan entre si con la mediación del mundo” 

(p.67). Esto manifestó un proceso interactivo, dinámico y participativo donde se dio una 

construcción común que descubrió a partir de la concientización y de la responsabilidad.   

 

La educación, según Freire (2005), desarrolló esta perspectiva del proceso de 

concientización, reconociéndola como una práctica de libertad, en este marco los 

individuos y la comunidad se volvieron sujetos activos de su propia historia, no simples 

objetos de ella. Esta comunidad transmisora y guardiana de la memoria apareció de 

forma crítica y reflexiva, aprovechando la MHC cómo una herramienta para la acción 



74 
 

transformadora y para la concientización. Esto permitió proteger la libertad al comprender 

el mundo y su capacidad para actuar sobre él. 

 

Entre los hallazgos que aparecieron en el diálogo con Halbwachs (1994) y Freire 

(2005) se consideró que, si en la base se encontraban los marcos comunitarios de la 

memoria que proporcionaron el contexto para recordar y afianzar la construcción 

colectiva, fue en la experiencia comunitaria a la IEGAVC donde se indujo una práctica de 

libertad.  Esta práctica superó la simple trasmisión para validar y transmitir principios, y 

empoderó a los individuos para dar forma a su historia.  La MHC pudo favorecer una 

educación que proyectó la transformación y el cambio social a través de un enfoque 

dialógico y liberadora.  

 

Figura 4 
 La comunidad como transmisora y guardiana de la memoria. 

 

Categoría: Interacción: sujetos educativos y comunidad 

 

Subcategoría: Identidad, cohesión y valores forjados por la memoria comunitaria. 

 



75 
 

Con la subcategoría “identidad, cohesión y valores forjados por la memoria” se 

enfocaron diversos aportes sobre cómo la memoria colectiva moldeó la identidad, 

fortaleció la cohesión social y arraigó los valores dentro de la comunidad. Estos 

recuerdos compartidos constituyeron el “quienes somos” de un grupo social. Tras ajustar 

la reducción fenomenológica, emergió el tema esencial los “valores que se arraigan en 

la comunidad”, lo que permitió profundizar en la dimensión ética y formativa de la 

memoria histórica.  Según la apreciación: SM16-11.2, los conocimientos de los hechos 

pasados no solo informaron, sino que nutrieron un sistema de valores colectivo e 

individual, surgido de la experiencia compartida.   

 

Al abordar el pasado, la respuesta de SM16-11.2, indicó que la escuela permitió 

vivir con “valores aún más fuertes y valores cada vez más arraigados a nosotros mismos”, 

se mostró que, al trabajar el pasado, se ubicó un espacio donde la memoria y las 

vivencias colectivas se transformaron en una fortaleza educativa, lo que posibilitó la 

resignificación de los sujetos y su compromiso con comunitario.  La noción de “valores 

arraigados “propuesta por Freire (2005) desde su “pedagogía del oprimido” y promovió 

una reflexión significativa sobre cómo la educación no podía permanecer neutra ante 

realidades complejas. Así, convoca a considerar la educación un acto político capaz de 

oprimir o liberar. En esta línea, Freire (2005) consideró que “la educación que busca la 

superación de la contradicción educador-educandos es la situación gnoseológica en que 

la praxis del educando -su experiencia y sus saberes previos- es la mediación 

fundamental” (p.79). 

 

Si la educación no fue neutra, entonces aludió a su acción dialógica para iniciar la 

concientización.  En referencia a SM16-11.2 cuando habló de valores fortalecidos se 

apreció que el pasado podía convertirse en material para el análisis crítico de la realidad.  

La mediación que Freire (2005), presentó fue el reconocimiento del papel central de la 

experiencia y los saberes previos de los estudiantes, en la construcción de su narrativa 

histórica.  Esto implicó que la memoria histórica no era un conjunto fijo de recuerdos, 

sino un proceso dinámico de construcción de significados.  Se entendió que pasado se 

transformó en insumo para el análisis crítico de la realidad y la edificación de una ética 



76 
 

colectiva.  Esta realidad reclamó que los valores no se impusieran, sino que se 

descubrieran y afianzaran a través de la reflexión conjunta, y la interacción entre los 

sujetos educativos y la comunidad, a partir de la historia. 

 

El hallazgo de esta percepción. Inspirado en Freire (2005) radico en que la 

comunidad educativa, al dialogar con su pasado, reconoció que sus experiencias y 

saberes previos permitieron ejercitar la praxis de los participantes.  Sus testimonios, 

emociones e interpretaciones, se convirtieron en una mediación esencial para 

comprender lo vivido y las experiencias compartidas como comunidad educativa IEGAVC 

en el contexto de Cali. Esto posibilitó el desarrollo de una conciencia más profunda de 

su ser y actuar. Finalmente, se comprendió que la memoria histórica moldea los valores 

colectivos, lo que significó que las vivencias formaron un sistema de valores y una ética 

colectiva surgida del reconocimiento de la historia comunitaria. 

 

En otra dirección, apareció una correlación fenomenológica entre el pasado y las 

dinámicas de comportamiento presentes en la comunidad, evidenciada por la respuesta 

de JH16-11.2.  En el desarrollo del tema esencial del “pasado, comunidad y actuación 

de las personas”, se concretó en su afirmación: "...la correlación entre los eventos del 

pasado en mi comunidad y cómo actúan las personas hoy. El contraste que hice en un 

primer momento fue que antes los vecinos eran más unidos y ahora no."  Esto señalo 

que el aprendizaje del pasado permitió comprender las acciones actuales de las 

personas.  Al contrastar la unión de los vecinos de antes con la falta de cohesión actual, 

se mostró la historia cómo un medio para entender la agencia colectiva. Los recuerdos 

del pasado no solo se guardaron, sino que se percibió que incidieron directamente en las 

relaciones y acciones presentes. 

 

En diálogo con la filosofía de Heidegger (2006) sobre la existencia auténtica del 

Dasein (ser-ahí) y su relación con el tiempo, se presentó este marco cómo un lente 

fenomenológico para entender cómo el pasado moldeó la acción del presente.  Para esta 

intención, la conceptualización de Heidegger (2006) consideró que “el ser-ahí, de un 

modo y otro, su pasado. Y él es su pasado del tal modo que no simplemente lo conserva 



77 
 

y tienen ante sí, sino que él es su pasado siendo” (p.43).  Esto mostró una constitución 

ontológica fundamental, dado que el pasado era cada momento de la existencia.  Se 

reflexionó si la memoria era solo una facultad cognitiva; sin embargo, el “ser-en-el-

mundo” implicó la comprensión de la propia historicidad cómo una toma de conciencia 

del “ser-ahí” de la comunidad, en su constante ser-posibilidad.   

 

Más que una facultad cognitiva, esta comprensión se percibió cómo una 

dimensión inherente al modo de ser en el mundo, inseparable del pasado.  El pasado 

configuró, precedió y proyectó hacia el futuro, por lo que la experiencia viva y dinámica 

de ese ser-´pasado residió en su constante realización y actualización de posibilidades.  

El contraste JH16-11.2 manifestó entre el pasado y el presente no fue una simple 

expresión cognitiva u observación histórica, sino una toma de conciencia del “ser-ahí” de 

la comunidad, “un ser en camino” o “estar siendo”.  Se evidenció que la memoria histórica 

pudo mostrar tanto las fortalezas perdidas como la unión de los vecinos -cómo los 

desafíos actuales en la cohesión social.   

 

Finalmente, las acciones fueron connaturales a cómo la comunidad asumió su 

pasado y su capacidad para actuar en el mundo.  La memoria, no fue un peso, sino una 

posibilidad de ser, de abrirse camino, de estar siendo, una posibilidad de ser en un modo 

autentico y responsable en el presente. Las narrativas educativas debieron fomentar la 

reflexión crítica sobre cómo la historia configuró, precedió, proyectó hacia el futuro los 

comportamientos y valores, y cómo estos pudieron ser transformados, impactando la 

manera de ser en el mundo. 

 

Figura 5 
Identidad, cohesión y valores forjados por la memoria comunitaria 



78 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Categoría: interacción sujetos educativos y comunidad.  

Subcategoría: La indagación y el procesamiento activo del pasado por parte de los 

estudiantes. 

 

Para este estudio, el ejercicio de la reducción fenomenológica, comprendido 

desde la perspectiva heideggeriana, permitió afianzar el propósito de identificar la 

esencia de cómo los individuos, específicamente los estudiantes, experimentaron, 

procesaron y se relacionaron con la memoria histórica colectiva. Al enfocarse en la 

curiosidad que surgió de la pregunta sobre la importancia de los acontecimientos 

pasados para la escuela, se descubrió que de las manifestaciones de que los 

“estudiantes se preguntan de lo que ha pasado” guardaban una estrecha relación con su 

formación cómo sujetos conscientes e históricos.   

 

En relación con la relevancia del pasado, se profundizo en su comprensión.  El 

acto de preguntarse, que JH16-11.2, mencionó al expresar: "...como estudiantes también 

nos hacemos preguntas todo lo que ha pasado", no apareció como una manifestación 

pasiva sino cómo un campo de significado para explorar.    En la IEGAVC se manifestó 

“una curiosidad existencial” entendida como una apertura hacia lo desconocido y a lo 

incomprendido del pasado. Así, la MHC se configuró cómo un ámbito de sentido que se 

exploró a partir de una búsqueda activa.  Este indagar se alineó con la centralidad de la 



79 
 

filosofía de Heidegger (2009), quien consideró el preguntar como un modo fundamental 

del Dasein en su búsqueda de sentido, al respecto, Heidegger (2009) afirmó que: 

“La pregunta no es un mero acto intelectual, sino un modo fundamental de ser del 
Dasein.  Es en el preguntar que el Dasein se abre a la comprensión del sí mismo y del 
mundo, buscando el sentido de su existencia y de aquello que le adviene en el tiempo.  
La curiosidad, en su forma auténtica, es una busque de sentido que impulsa al Dasein a 
develar lo oculto y a situarse ante su facticidad histórica” (p.15) 

 

Al cuestionar el propio ser y su sentido, Heidegger (2009) expuso las 

características del Dasein (ser-ahí), lo que indicó una constante indagación sobre la 

existencia y el mundo. La experiencia de JH16-11.2 en la escuela subrayó esta idea, 

pues al reconocer y fomentar la curiosidad por cuestionar, se evidencia el rol activo de 

los estudiantes cómo cocreadores de su comprensión histórica, distanciándose del 

modelo de transmisión unidireccional de la escuela tradicional.  Esta conexión reveló que 

el cuestionamiento era la esencia de la propia existencia, el núcleo de cómo se 

comprendían y cómo se relacionaban con el mundo.  Fue una forma auténtica que 

impulsó a descubrir lo oculto y a confrontar lo Heidegger (2009) denominó la facticidad 

histórica, refiriéndose a la condición de “arrojado” del ser humano al mundo y su 

existencia concreta e histórica. 

 

La conexión entre el preguntar y la MHC, se hizo evidente cuando se descubrió 

que los estudiantes integraban su existencia con los acontecimientos del pasado. El 

hallazgo residió en que, al convertir la pregunta en un catalizador, en un agitador para la 

reflexión y el diálogo, se propició la resignificación personal y colectiva. Esta 

manifestación de la MHC creó un campo de preguntas vivas que se abrió a la 

comprensión de sí mismo, la comunidad y el mundo, provocando una búsqueda de 

sentido.  Esto se tradujo colectivamente en un espacio de interrogación activa sobre lo 

que no fue o fue negado, despertando las dinámicas del olvido y la negación.  La escuela, 

al fomentar este auto – pregunta, promovió una actividad cognitiva que generó una 

“apertura del ser”, lo que permitió a los estudiantes comprenderse y situarse 

responsablemente en el presente como sujetos conscientes e históricos, integrando la 

oportunidad de resignificar, su ser-ahí y su ser-con-los-otros. 

 



80 
 

Figura 6 
 La indagación y el procesamiento activo del pasado por parte de los estudiantes 

 

 
Tabla 6 
Descripción estructural Estudiantes  
Categoría: El lugar de la memoria 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

- los hechos históricos en las 
áreas del conocimiento 
 

- la memoria histórica en el 
currículo y la vida escolar 
 

El lugar de 
la memoria 

- la escuela red de apoyo y 
comunicación 

- la escuela como espacio de 
apoyo y conectividad 

- contar historias es como contar 
un chisme 
- una memoria colectiva que nos 
haga solidarios 

- la transmisión y el propósito 
social de la memoria colectiva 
 

 

La categoría “el lugar de la memoria” se abordó como un escenario dentro de la 

IEGAVC, emergiendo de la propia experiencia educativa. Este enfoque permitió la 

reconstrucción y el reconocimiento de la perspectiva individual y comunitaria, partiendo 



81 
 

de cómo se percibía la historia. Dicha percepción, al conducir la memoria se integra 

activamente en los mecanismos de enseñanza – aprendizaje. Además, este análisis 

posibilitó identificar aquellos aspectos, de forma consciente o inconsciente, se omitieron 

en la narrativa histórica, lo cual resultó definitivo para la resignificación del sujeto 

consciente, histórico y social, tal como se planteó en los objetivos del estudio. 

 

Categoría: el lugar de la memoria 

 

Subcategoría: La memoria histórica en el currículo y la vida escolar. 

 

Se observó que la integración de “la memoria histórica en el currículo y en la vida 

escolar” presentó una innovación, distanciándose de la aproximación tradicional a los 

estudios históricos. En este contexto, se evidenció cómo los acontecimientos históricos 

se incorporaron y se enseñaron a través de diferentes disciplinas académicas dentro de 

la escuela.  El estudio reveló una conexión clara con las oportunidades que la IEGAVC 

brindo, desde su función educativa, histórica y social, para la compresión de los tiempos 

pasados en el país, la ciudad y propia comunidad educativa.  El tema central de “los 

hechos históricos en las áreas del conocimiento” demostró su papel constitutivo en la 

temporalidad de la vida y su integración como parte esencial del aprendizaje, sugiriendo 

un espacio propicio para la reflexión al final del ciclo escolar. 

 

En la interacción de JH16-12 emergió una indicación a reconocer la escuela cómo 

un escenario de “tejido interdisciplinar” y provocador de la memoria.  El estudiante 

mencionó que, sin limitarse a una sola asignatura, "...a lo largo de mi proceso académico 

sí ha tocado temas relacionados con hechos históricos en áreas del conocimiento cómo 

ciencias sociales o castellano. En grado 11 sobre todo quiero resaltar que en este año 

cómo labor social estamos haciendo un proyecto que tiene que ver mucho en eso."  De 

esta forma, la escuela, entendida como espacio de reflexión de lo vivido, se alineó con 

la visión de Freire (1994), quien promovía la interdisciplinariedad cómo camino para la 

“lectura crítica del mundo” y la concientización, reconociendo que el conocimiento no 



82 
 

debía estar fragmentado, sino debía articularse para comprender la complejidad de la 

realidad.  Al respecto Freire, (1994), expreso: 

La separación radical de las áreas del conocimiento dificulta la 
comprensión holística del mundo. La interdisciplinariedad no es solo una 
metodología, sino una actitud pedagógica que busca conectar los saberes 
para que los educandos puedas realizar una “lectura crítica del mundo” en 
su totalidad, comprendiendo las relaciones intrínsecas entre los fenómenos 
sociales, culturales e históricos (p.110) 
 

Se hizo evidente que la separación radical de las áreas de conocimiento en el 

aula, tal como señalaba Freire (1994), no solo evidenciaba una fragmentación y 

desconexión con la realidad escolar, sino que también implicaba un llamado a romper 

con las estructuras que limitaban una “lectura crítica del mundo”.  Las problemáticas 

actuales de la escuela, por su parte, mostraron un hecho histórico que exigía considerar 

cómo la conciencia pedagógica e impulsaba la experiencia de aprendizaje – enseñanza.  

La perspectiva de Freire (1994) animo a concebir el currículo cómo un tejido vivo de 

relaciones y significados, donde la historia no era un contenido aislado sino un elemento 

que integraba las vivencias y potenciaba la capacidad de analizar e interpretar la 

complejidad de la realidad y de la propia existencia, especialmente hacia el fin del ciclo 

escolar en la IEGAVC. 

 

Este hallazgo de la innovación curricular, que empezó a desarrollarse y fue 

percibido por los estudiantes de la IEGAVC, representó una inmersión en las relaciones 

intrínsecas entre los fenómenos sociales, culturales e históricos mencionados por Freire 

(1994).  Esto permitió sentir y aprender desde múltiples perspectivas, fomentando una 

lectura crítica, sobre las raíces y consecuencias que invitaron a la escuela a reflexionar 

sobre su praxis transformadora.  Se buscaba, además, proponer estrategias de 

desfragmentación al descubrir el valor de la MHC, lo cual implicaba tejer conexiones, 

descubrir patrones y comprender cómo los fenómenos mencionados se influenciaban 

mutuamente. Al desarrollar la lectura crítica del mundo, se esperó que los estudiantes, 

reflexionaran sobre lo vivido y lo sucedido en el entorno escolar, para que pudieran 

interpretar su presente y promover una construcción más consciente de su por-venir. 



83 
 

Estas implicaciones curriculares y pedagógicas, recogieron la experiencia para dar 

significado al pasado. 

 

Figura 7 
 La memoria histórica en el currículo y la vida escolar 

 

 

Categoría: El lugar de la memoria 

 

Subcategoría: La escuela como espacio de apoyo y conectividad. 

 

Al revisar las respuestas de los estudiantes se reconoció a la escuela como 

espacio de apoyo y conectividad, lo cual surgió de su rol cómo facilitadora de la 

integración y soporte para las vivencias de los estudiantes.  Cuando se abordó la 

temática de “la escuela red de apoyo y comunicación”, se valoró su labor en relación con 

la historia y las situaciones pasadas de la comunidad.  Se encontraron apreciaciones que 

mostraban cómo la experiencia en la escuela iba más allá de su función académica 

tradicional, destacando, cómo expreso: SM16-11.2, que la escuela era un espacio vital 

donde las vidas de los estudiantes se entrelazaban con la comunidad.  

 

Se comprendió que la experiencia relacional era fundamental para las 

interacciones y el soporte emocional e informativo necesario. Esta interconexión y 

reciprocidad se evidenciaron en esta respuesta: "...La escuela también debería ser como 

la principal red de apoyo que tienen los estudiantes para comunicar lo que pasa en la 



84 
 

comunidad o lo que ha pasado en la comunidad para que la escuela lo registre, para que 

la escuela lo tenga en cuenta."  Se encontró que el papel de la MHC radica en reconocer 

un acto de presencia y escucha, donde las voces estudiantiles fueron validadas y sus 

experiencias individuales se integraron a la memoria colectiva.  Esta referencia al registro 

comunitario establecido una conexión directa con la teoría de Halbwachs (1994), quien 

sostuvo que la memoria colectiva se formaba en los “marcos sociales” de la conversación 

y el intercambio: 

Los recuerdos individuales solo pueden mantenerse y ser comunicados 
dentro de marcos colectivos. La conversación y la interacción social son los 
vehículos esenciales por los cuales los individuos comparten sus 
experiencias, las validan y las integran en una memoria común.  Un grupo 
que no dialoga sobre su pasado corre el riesgo de que los recuerdos se 
fragmenten y se pierdan (p.75) 
 

Se consideró que, al fomentar la colaboración en la escuela, se podría gestionar 

el reconocimiento de la memoria histórica colectiva, descubriendo el poder de la escuela 

cómo depositaria de la memoria viva y su responsabilidad cocreadora activa. Sin 

embargo, en la respuesta de SM16-11.2 se evidencio una carencia en que la escuela 

asumiera plenamente lo que Halbwachs (1994) explicó: que, al registrar y considerar 

estas comunicaciones, debía convertirse en una depositaria de memoria viva y no en un 

relato estático. Por el contrario, se planteó que la memoria fuera una construcción 

dinámica, moldeada por interacciones y el diálogo, que transversalizara el aula para una 

comprensión más profunda de lo compartido.   

 

Se observó que la naturaleza social de la memoria no está significativamente 

presente en la IEGAVC, y señalo la necesidad de construir escenarios de interacción y 

diálogo que contuvieran y validaran lo colectivo.  Existe el riesgo de asilamiento al no 

comprenderse el papel colectivo de la escuela, lo que podría impedir la consolidación del 

marco social de la memoria colectiva sugerido por Halbwachs (1994).  Además, este 

hallazgo llevo a considerar el rol fundamental que la escuela debía desarrollar como red 

de apoyo, planteando que podía   y debía convertirse en un marco colectivo privilegiado 

para el diálogo sobre el pasado.  Esto permitiría que recuerdos, vivencias y narrativas 

individuales se entrelazaran e integraran en una memoria común, vibrante y resiliente.   



85 
 

Se identifico un riesgo es latente donde la individualidad generaba separación y 

discontinuidad. Por ello se evidencio la necesidad de priorizar el diálogo, la conversación, 

la interacción en torno a las vivencias, tanto presentes cómo pasados, para fomentar la 

cohesión, la empatía y la consciencia de la propia identidad.  De esta manera, se buscaba 

garantizar que los estudiantes se reconocieran y descubrieran el sentido colectivo 

fundamental para su presente y el por-venir. 

 

Figura 8 
 La escuela como espacio de apoyo y conectividad 

 

 

Categoría: El lugar de la memoria 

 



86 
 

Subcategoría: La transmisión y el propósito social de la memoria colectiva. 

  

El enfoque de la subcategoría “la transmisión y el propósito social de la memoria 

colectiva” se dirigió en cómo la memoria se compartía y el impacto que buscó generar 

en la comunidad, cómo por ejemplo la solidaridad. Emergió el tema esencial de “contar 

historias es cómo contar un chisme” apreciando de forma informal y oral una transmisión 

de narrativas cotidianas.  Esto dio lugar a reconocer la memoria colectiva cómo un medio 

para interpretar estas narrativas y considerar cómo se difundían y se percibían dentro de 

la comunidad, destacando el rol de la oralidad en la construcción del sentido. 

 

Con esa intención se preguntó a los estudiantes cómo se aprendía mejor la 

historia de la comunidad: escuchando historias o leyendo libros.  Apareció la mención al 

“chisme” por parte de JH16-11.2 subrayando la experiencia vivida y la memoria oral como 

formas potentes de expresión y transmisión.  Él expreso: "...escuchar historias es cómo 

lo que le gusta a la mayoría de la gente, es cómo escuchar chismes. A la mayoría de las 

personas les gusta escuchar chismes, entonces contar una historia es cómo un chisme 

y uno aprende, se le queda ahí, porque contar la historia también mediante, por ejemplo, 

un testigo de una situación, una víctima, que cuente la historia, eso también nos ayuda 

a ponernos en los pies de las personas, ¿no? Cómo la persona cuenta esa situación, 

cómo la persona vivió esa experiencia, ¿no? Entonces, para mí, escuchando historias, 

se aprende mejor." La atracción de estos términos permitió identificar que la historia se 

le quedaba ahí a quien la escuchaba.  

 

 La memoria histórica colectiva se sostenía y necesitaba de la cercanía y la 

empatía que generaban las narrativas personales, rompiendo la barrera de la formalidad. 

Para Halbwachs (1994) la oralidad y la interacción social fueron pilares de la memoria 

colectiva:   

La memoria colectiva se sostiene y se forma en la interacción constante 
entre los miembros de un grupo. Es en la conversación, en el relato 
compartido, el chismorreo cotidiano donde los recuerdos individuales se 
entrelazan y adquieren un carácter colectivo, una verdad vivida y aceptada 
por la comunidad.  La escucha activa y la narración oral son fundamentales 



87 
 

para que la memoria se quede ahí y se transmita de generación en 
generación. (p.45) 
 
Esta consolidación y transmisión que se compartía dentro de grupos de una 

cultura y se comunicaban constantemente hicieron referencia al valor de la palabra y la 

escucha activa. Halbwachs (1994) explicó cómo este proceso dinámico de contar y 

escuchar historias – posiblemente de testigos y victimas – favoreció relaciones 

interpersonales, activando la empatía y construyendo puentes de entendimiento y una 

comprensión significativa de la condición humana. Esa captura de la atención se 

internalizó y generó esa conexión empática, que, deshaciendo la abstracción cognitiva, 

produjo una interacción viva, donde la escucha se convirtió en apertura hacía la 

experiencia del otro.   

 

Esta forma narrativa oral abrió un camino en la conciencia del estudiante oyente, 

poniendo énfasis en cómo se contaba y quien lo contaba, no solo en el contenido.  Esta 

comprensión experiencial de la conciencia del oyente se activó con la del narrador, 

permitiendo un acercamiento y acceso a su mundo vivido. El hallazgo que pudo indicar 

esta comprensión experiencial radicó en que la memoria se reforzaba a través de las 

narrativas personales y emocionales.  La transmisión oral no fue solo el conocimiento, 

sino que generó solidaridad, como una interacción que construyó un puente de 

entendimiento, que fomentó la comprensión de la condición humana y las circunstancias 

que moldearon la experiencia de aprendizaje en la IEGAVC. 

 

En una dirección adicional, la importancia de que un “testigo de una situación, una 

víctima que cuenta la historia” cómo expreso JH16-11.2, se vinculó con la distinción que 

hizo Tzvetan Todorov (2000) entre la “memoria literal” y la “memoria ejemplar”: 

La memoria literal es la rememoración precisa de los hechos, pero es la 
memoria ejemplar la que nos permite extraer una lección universal del 
evento particular. Para ello, el testimonio de las víctimas y los testigos es 
insustituible, pues no solo narra los hechos, sino que transmite la 
experiencia vivida, el dolor y la resiliencia, lo que nos obliga a ponernos en 
los pies de las personas y a reflexionar sobre nuestro propio presente. 
(p.58) 
 



88 
 

De acuerdo con lo expuesto, la memoria ejemplar buscó extraer lecciones del 

pasado para el presente y el futuro, y los testimonios fueron esenciales para ello. Se 

explicó cómo la forma narrativa oral no fue solo una manera de aprender sino un medio 

para generar solidaridad.  No se trató de buscar una fidelidad plena a los hechos 

ocurridos a manera de crónica para quedarse con una colección de datos fríos, pero al 

no conformarse solo con los hechos, se extrajo una pista de aprendizaje de lo vivido.   

 

De tal manera que pudo aplicarse lo aprendido al propio contexto, aquí se 

encontró el hallazgo principal. Esta afectación fue “calurosa” en el sentido que promovió 

una transmisión emocional y existencial. En la experiencia educativa en el IEGAVC, de 

acuerdo cómo lo expresó JH16-11.2, apareció una oportunidad rica y significativa para 

que se descubriera la MHC, que ofreció un escenario para conocer el sentir de lo que 

vivieron las personas. Él manifestó así: "...poder hablar de una memoria colectiva que 

nos haga cada vez ser más solidarios y ser más empáticos con las demás personas y 

con nosotros mismos." Esa experiencia se convirtió en una clave que iluminó el presente 

colectivo, reconociendo el impacto de la empatía consciente de su historia y 

comprometida con un por-venir que comprendiera las experiencias vividas y actuara 

solidariamente a partir de las lecciones aprendidas. 

 

Se desarrolló también en esta subcategoría el tema esencial “una memoria 

colectiva que nos haga solidarios”, en conexión con lo revisado, para señalar el potencial 

de la memoria colectiva para fomentar valores y acciones que reflejaron la capacidad de 

interactuar.  Aquí apareció la fuerza ética de la MHC para fomentar valores 

fundamentales y en ese sentido, se convirtió en una herramienta pedagógica y social 

para la construcción de relaciones más humanas y conscientes dentro de la IEGAVC.  

Este impulso de la dimensión formativa y ética de la MHC se alineó con la perspectiva 

de Jelin (2002): 

“Los trabajos de la memoria no son solo para recordar el pasado, sino para 
intervenir en el presente y construir el futuro. Su dimensión ética y política reside en su 
capacidad de generar reconocimiento de las víctimas, de promover la justicia y de 
fomentar solidaridad entre los miembros de la sociedad.  La memoria es una práctica 
social que busca la reparación simbólica y la reconstrucción de los lazos comunitarios 
para que las violencias no se repitan” (p.140) 



89 
 

 

En esta dirección, se descubrió que era un esfuerzo ético para reparar el tejido 

social y construir un futuro más justo, reconociendo que la memoria era un acto de 

responsabilidad moral que buscó la no repetición de las injusticias. En relación con la 

escuela, entre los hallazgos se encontró que, al fomentar esta memoria, la IEGAVC no 

solo estaba enseñando historia, sino que se está activando una conciencia colectiva que 

impulsaba a las personas a conectar con las experiencias del otro.  Desde aquí mismo, 

se permitió reflexionar y actuar desde un lugar de comprensión y apoyo mutuo, 

contribuyendo a la resignificación del sujeto social.  Alejarse aquí de una idea pasiva de 

la memoria implicó situarse en el ámbito de la acción transformadora que ella conllevaba, 

activando esa dimensión ética y política que reflejaba una práctica social para intervenir 

el presente, para cuestionar el estado actual de las cosas, y enfrentar las secuelas de la 

violencia y la injusticia. Para construir un futuro a partir de las lecciones aprendidas, del 

reconocimiento de caminos para que las violencias no se repitieran y la reconstrucción 

de lazos comunitarios, que, de acuerdo con los sucesos sufridos en la Cali, donde han 

quedado cicatrices que pudieron haber llegado hasta la escuela, esta comprensión de la 

memoria promovió esfuerzos de paz y reconciliación. 

 

Figura 9 
 La transmisión y el propósito social de la memoria colectiva  

 



90 
 

Tabla 7 
Descripción estructural Padres de familia 
Categoría: Experiencias vividas del pasado 

Temas esenciales Subcategorías Categorías 

- el pasado para corregir el 
presente sin repetirlo  
 

- el pasado como fuente de 
aprendizaje para la no repetición y 
la corrección del presente 
 

Experiencias 
vividas del 

pasado 

- el entorno de las problemáticas 
- el conocimiento precisa la lectura 
de la realidad 

-la interconexión entre la realidad 
vivida, el conocimiento y la 
proyección futura 

 

 

Para la categoría “experiencias vividas del pasado”, el estudio identificó la esencia 

de cómo las vivencias históricas fueron comprendidas, enseñadas y utilizadas para influir 

en el presente y el futuro de los momentos de la experiencia de aprendizaje. Esta 

comprensión se obtuvo principalmente desde la mirada de los padres de familia, quienes 

aportaron perspectivas clave sobre la MHC.  La categoría permitió explorar la relevancia 

de las experiencias pasadas en la formación del conocimiento y en la proyección de la 

IEGAVC en Cali, vinculando directamente la memoria con la construcción de futuros 

posibles. 

 

Categoría: experiencias vividas del pasado  

 

Subcategoría: El pasado como fuente de aprendizaje para la no repetición y la 

corrección del presente. 

 

El enfoque de esta subcategoría residió en la función preventiva y correctiva del 

estudio sobre el pasado como oportunidad de aprendizaje.  Se identificó que aprender 

de los errores pasados para evitar su repetición apareció como una de las funciones más 

poderosas de la MHC. El pasado se convirtió en un mapa de advertencias y lecciones 

aprendidas.  Esta perspectiva iluminó las funciones esenciales y pragmáticas de la MHC, 

así cómo su valor pedagógico y transformador.  Para JM48, recordar representaba 

abrazar la noción de progreso y transformación, expresando así: “"...recordar esos 



91 
 

acontecimientos todas las cosas que han pasado que han ocurrido para no repetir esos 

errores ya cometidos y pues avanzar generando cambios positivos." La clave resaltó en 

ver más allá del error, sugiriendo que la memoria no solo alertaba sobre lo que hay que 

hacer, sino que también impulsaba hacia la construcción activa de un futuro distinto.    

 

Lejos de la nostalgia por lo vivido, el estudio redescubrió el “recordar 

acontecimientos” cómo una necesidad vital para la comunidad y para la escuela.  La 

MHC se manifestó aquí cómo una herramienta de discernimiento.  Esto coincidió con el 

concepto de Todorov (2000), quien explicó que:  

la memoria ejemplar se distingue de la memoria literal en que no solo se 
preocupa por la fidelidad a los hechos, sino por el significado que estos 
encierran para la acción presente.  Al recordar los horrores del pasado, el 
objetivo no es revivir el sufrimiento, sino extraer lecciones universales que 
impidan su repetición.  Es un acto que busca iluminar el presente y guiar el 
futuro, transformando el recuerdo en fuerza activa para el cambio y la no 
repetición de los errores. (p.95) 
 

Esta distinción que hizo extrajo el valor del pasado para prevenir la recurrencia del 

mal. Aquí se demostró el poder de la MHC al explicar que la escuela, al fomentar este 

tipo de memoria, estaba cultivando un discernimiento en la comunidad educativa de la 

IEGAVC.  Estos permitieron pensar que el pasado no era una carga, sino un filtro para la 

acción y la evolución, donde los ciclos negativos no se repitieran.  En este sentido, el 

pasado proporcionó patrones que el presente podía revisar para lograr un ajuste 

significativo.  Integrar este principio, consolidó los fundamentos teóricos sobre las 

implicaciones formativas y la resignificación del sujeto, convirtiéndose en una pieza 

central para el desarrollo teórico.  

 

Este enfoque demostró que la comunidad no solo recordaba, sino que buscó 

activamente extraer lecciones y aplicar esos aprendizajes para corregir el presente.  Fue 

un testimonio de la agencia de las personas en la construcción de su propia historia.  

Para Freire (2005) no bastó con comprender el mundo, resultó necesario transformarlo 

en un uso consciente de la reflexión crítica.  Tampoco fue suficiente aprender de los 

errores, sino ingresar a la circularidad dialéctica que expandía la conciencia: 



92 
 

la praxis como unidad dialéctica de la reflexión y la acción de los hombres 
sobre el mundo para transformarlo.  No hay verdadera reflexión sin acción, 
ni acción verdaderamente transformadora sin reflexión crítica.  Aprender de 
los errores del pasado (reflexión) no es suficientes si no se acompaña la 
acción para generar cambios positivos.  Es en esta circularidad dialéctica 
que la conciencia se expande y la realidad se transforma, evitando la 
parálisis y la repetición de lo opresivo. (p.66) 
 
El aporte fue esencial, ya que señaló que la escuela, al promover el recuerdo para 

no repetir errores, estaba fomentando una pedagogía transformadora. Se convirtió en 

impulso que no solo advirtió, sino que capacitó a la comunidad educativa de la IEGAVC 

de Cali.  Esto representó que los estudiantes al expandir su conciencia, pudieran ser 

agentes de cambio, que asumieron con responsabilidad su historia y se dirigieron hacia 

un progreso consciente. Al integrar la reflexión crítica con la acción transformadora, el 

estudio de la MHC se convirtió en un proceso dinámico y vital para no solo reconocer el 

mundo, sino para transformarlo.  A partir de una mirada hacia atrás en la historia, se pudo 

comprender un presente informado para reconocer qué no repetir y qué cambios generar 

para esa praxis consciente y de transformadora necesaria. 

 
Figura 10 
El pasado como fuente de aprendizaje para la no repetición y la corrección del presente  

 



93 
 

Categoría: Experiencias vividas del pasado 

 

Subcategoría: la interconexión entre la realidad vivida, el conocimiento y la 

proyección futura. 

 

Para el ejercicio de reducción fenomenológica en el contexto de los hechos 

vividos, se identificó la esencia de cómo la experiencia directa de la realidad influyó en 

el conocimiento y en la proyección hacia el futuro, lo que dio origen a la subcategoría 

“experiencias vividas del pasado”.  El enfoque del tema esencial del “entorno de las 

problemáticas” se focalizó en la idea de que la experiencia directa del entorno y las 

problemáticas no solo generaron conocimiento, sino que también tuvieron un impacto en 

la forma en que se construyó el porvenir. Esto implicó reconocer cómo este entorno fue 

moldeado por la historia y cómo se transmitió a las nuevas generaciones, destacando la 

relevancia del contexto en la configuración de la memoria colectiva. 

 

En la brevedad de JM48: "...ciudad y las problemáticas también que se han 

presentado.", surgieron líneas de reflexión significativas para considerar que las 

experiencias del pasado no fueron hechos aislados, sino que estuvieron intrínsecamente 

ligados al escenario de los desafíos de la propia ciudad y de su entorno. Comprender la 

MHC implica entender el ecosistema en que se gestaron y manifestaron las dificultades 

del pasado.  No es suficiente con identificar la problemática por sí misma, es vital 

descubrir el contexto, las condiciones específicas que la envolvieron y que aún hoy 

configuran la realidad de la comunidad.  Esta perspectiva contextual es fundamental para 

una comprensión profunda del impacto de lo vivido. 

 

Para Heidegger (2009) la existencia humana estuvo fundamentalmente ligada a 

su contexto a su “ser-en-el-mundo”, la relevancia del entorno de las problemáticas para 

comprender la MHC se profundizó con su afirmación de que: “El Dasein es un ser-en-el-

mundo: por tanto, el ser-ahí significa ya siempre un habitar-en” (p.53). La comprensión 

de la realidad, y de la misma, manera de la memoria, resultó inseparable del lugar y de 

las situaciones concretas en las que se desarrolló la vida.  Las situaciones percibidas por 



94 
 

JM48, representaron una parte constitutiva de la experiencia misma entorno al contexto 

de la ciudad de Cali. Aquí Heidegger (2009) explicó que las problemáticas y la memoria 

en Cali no existieron en abstracto, sino que estuvieron ligadas a la comunidad, donde el 

entorno moldeó la experiencia del pasado y su transmisión. 

 

Por su parte Halbwachs (1922) y sus marcos sociales de la memoria demostraron 

que la noción de memoria individual se ancla en marcos espaciales y temporales 

compartidos. Halbwachs (1922) reforzó “La memoria colectiva necesita el apoyo del 

espacio y del tiempo, de los cuales toma prestadas sus categorías fundamentales” (p.26). 

Al enfatizar que el entorno de Cali no era neutral, sino un marco social que sostenía y da 

forma a la memoria colectiva, donde las problemáticas se inscribieron y se transmitieron 

espacialmente, permitió que ciertas experiencias se recordaran y se transmitieran de 

forma colectiva. La ciudad misma, al igual que la escuela, se convirtió en un contenedor 

de memoria, evidenciando la profunda relación entre el espacio y la construcción 

memorial. 

 

Bajo esa misma subcategoría de “la interconexión entre la realidad vivida, el 

conocimiento y la proyección futura”, el tema esencial del “conocimiento precisa la lectura 

de la realidad” favoreció la comprensión sobre cómo el conocimiento era el decodificador 

del mundo.  Esto demostró que el saber verdadero no se hallaba en los libros por sí 

solos, sino en la capacidad de interpretar los mensajes complejos y a menudo tácitos de 

la realidad circundante.  La perspectiva sugirió que el aprendizaje significativo trascendía 

la simple acumulación de información, subrayando la necesidad de una interacción 

dinámica con el entorno. 

 

La lectura de la realidad implicó una interpretación activa, donde los datos de los 

libros cobraban vida al ser contrastados y enriquecidos por las vivencias y los saberes 

preexistentes en las comunidades. Se cuestionó a los padres de familia informantes 

clave, si la mejor manera de aprender dependía de escuchar historias o de leer libros. La 

respuesta de JM48, ofrece una mirada matizada y rica sobre cómo se construye el 

conocimiento histórico, menciona “...conectando cómo con sus conocimientos y también 



95 
 

leyendo, porque tenemos información más exacta."  Esto propuso una síntesis entre la 

experiencia y la fuente documental. El saber se halló en interacción dialéctica, en la 

capacidad de interpretar los mensajes complejos que dejó la realidad circundante, tanto 

desde lo vivido cómo de lo documentado. 

 

Para Todorov (2000) en su análisis de la historia como interpretación, se sugirió 

que: “La historia no es una ciencia de hechos, sino de interpretaciones” (p.47). Si la 

historia era una construcción que dependía de la interpretación y el significado que se 

les otorgaba, entonces la lectura de la realidad para el conocimiento de la MHC implicaba 

la dimensión hermeneútica. Esto conllevó una lectura interpretativa de la realidad donde 

el presente interrogó al pasado y le otorgó sentido en función de las preocupaciones 

actuales. Esta perspectiva reforzó la idea de que la historia no era estática, sino un 

campo de constante resignificación. 

 

Figura 11 
La interconexión entre la realidad vivida, el conocimiento y la proyección futura 

 

 

Tabla 8 
Descripción estructural Padres de familia 



96 
 

Categoría: Identidad personal e interacción social 

Temas esenciales Subcategorías Categorías 

- limitaciones en la comunicación 
escuela-familia 
- la crianza y la infancia descifran 
los comportamientos en la 
comunidad 

- desafíos y factores formativos en 
la interacción social 
 

Identidad 
personal e 
interacción 

social 

- las personas que quedan en el 
tiempo 
 

- la influencia de la historia y las 
experiencias humanas en la 
configuración de la identidad 

 

Categoría: identidad personal e interacción social. 

  

Subcategoría: desafíos y factores formativos en la interacción social. 

 

En el contexto de la interacción, se llevó a cabo la reducción fenomenológica que 

permitió identificar con la subcategoría “desafíos y factores formativos en la interacción 

social” comprendiendo la esencia de cómo las dinámicas relacionales en la comunidad 

influyeron en la comprensión y transmisión de la MHC. Esta agrupación se enfocó en el 

tema esencial de reconocer “limitaciones en la comunicación escuela-familia” 

identificando aspectos que incidieron en estas dinámicas y en el desarrollo de 

comportamientos dentro de la comunidad.  El estudio buscó desentrañar cómo las 

brechas comunicacionales afectaron el flujo de la memoria y la formación de la identidad, 

subrayando la importancia de la conexión para el proceso educativo. 

 

Frente al cuestionamiento a los padres de familia – informantes clave - sobre las 

oportunidades en que la escuela les había ayudado a comprender los tiempos pasados 

del país, se señalaron puntos clave donde la interacción se debilitaba, impidiendo que 

los hilos entre la escuela y la familia se conectaran fluidamente.   La respuesta de OB53, 

fue reveladora al solicitar ayuda a la escuela y enfatizar las dificultades de la 

comunicación, cómo expresó: "...comunicación en el colegio una comunicación bastante 

difícil, pero si mejoramos la comunicación si involucramos a todos incluyendo pues 

padres de familia estudiantes entorno comunidad educativa".  Esto indicó que la clave 



97 
 

para que la escuela realmente ayudara a comprender el pasado no residió solo en lo que 

enseñaba, sino en cómo se conectaba con la comunidad. 

 

 Los hallazgos se alinearon con la teoría de los marcos sociales de la memoria del 

Halbwachs (1922), quien argumentó que la memoria individual estaba siempre anclada 

y sostenida así:  

La memoria individual no existe en aislamiento, sino que se construye y se 
sostiene a través de los marcos sociales en los que los individuos se 
insertan.  Si la comunicación entre estos marcos (escuela, familia) es 
bastante difícil, se debilita la capacidad de la memoria colectiva para 
formarse y transmitirse de manera coherente y compartida.  La interacción 
social es, pues el tejido mismo donde la memoria se arraiga y se renueva, 
y su fragmentación impide que los recuerdos individuales se integren en un 
relato común. (p.53). 
 

 La cohesión de estos marcos resultó definitiva para la construcción y transmisión 

de la memoria colectiva.  La disrupción en los marcos sociales, impactó la MHC, ya que 

la escuela, al intentar abordar el pasado, debía entender que la memoria se construía en 

la interacción social. La dificultad de esta comunicación, afectó directamente las 

perspectivas pedagógicas y la forma en que los estudiantes se conectaban con el 

aprendizaje y con la memoria, reflejando la calidad de las relaciones cómo expresión del 

proceso de enseñanza-aprendizaje. 

 

Para Freire (2005) el diálogo se consideró cómo la esencia misma de una 

educación liberadora y la construcción de una conciencia crítica:  

“el diálogo es la base de toda verdadera educación, pues es la relación 
horizontal entre sujetos que se encuentran para problematizar su realidad 
y transformarla. Si la comunicación es difícil, se obstruye la posibilidad de 
involucrar a todos en un proceso de concientización sobre el pasado.  La 
praxis dialógica requiere que la escuela no sea una isla, sino un espacio de 
encuentro donde el conocimiento se construya colectivamente, permitiendo 
que la memoria histórica colectiva fluya y se comprende integralmente” 
(p.92). 
 

Al señalar estas indicaciones, se accedió a la noción que sustentaba la base de 

las relaciones interpersonales que resultaron necesarias reconocer en el ámbito escolar 

y en los escenarios de la vida. Mejorar la comunicación supuso involucrar a todos, y la 



98 
 

escuela, al enfrentar estas dificultades, debía ir más allá de la transmisión de 

conocimientos, fomentando una interacción simbiótica, que permitiera la construcción 

colectiva.  La dificultad en la comunicación reveló una barrera pedagógica, que se 

extendía más allá del aula y se asentaba en la calidad de las relaciones entre los actores 

de la comunidad educativa. 

 

En esta subcategoría, se desarrolló también el tema esencial de “la crianza y la 

infancia descifran los comportamientos en la comunidad” abordando como las raíces de 

la conducta humana se desarrollaron en la memoria familiar.  Al afirmar en su respuesta 

JM48 que: “"...nos ayudan a entender el comportamiento de las personas por su crianza 

y experiencias vividas en su infancia.”, se señaló la conexión ineludible entre el pasado 

individual y familiar con el presente colectivo de la experiencia educativa en la IEGAVC 

en Cali. La crianza y la infancia se revelaron como el “abecedario de las costumbres”, el 

periodo en el que se internalizaron las primeras interacciones, valores y narrativas. Sobre 

la familia, las experiencias vividas en la infancia y los grupos primarios, Halbwachs (1992) 

identificó que: 

La memoria colectiva no se forma en abstracto, sino que se arraiga en las 
experiencias más concretas y personales, especialmente en las 
experiencias vividas en la infancia y la crianza dentro del seno familiar.  Es 
en estos grupos primarios donde el individuo aprende los primeros 
alfabetos de las costumbres, los modos de sentir, recordar y reaccionar que 
luego se proyectaran en la comunidad más amplia.  Las dinámicas sociales 
actuales de un grupo son inseparables de los legados emocionales y 
culturales transmitidos desde las primeras etapas de la vida. (p.78) 
 
Estas conexiones intimas donde se internalizaron las primeras narrativas, valores 

y modos de interpretar el pasado fueron el reflejo de los marcos sociales más influyentes 

de la memoria colectiva. El estudió explicó que la escuela, al interpretar las narrativas y 

prácticas educativas, debía reconocer que la memoria no solo se aprendía en el aula, 

sino que se internalizaba desde las primeras interacciones en la familia.  Comprender 

estos legados tempranos permitiría a la IEGAVC, desentrañar significados profundos 

sobre por qué ciertos patrones de comportamientos se mantenían y cómo las narrativas 

del pasado se reflejaban en las dinámicas sociales actuales. 

 



99 
 

Figura 12 
Desafíos y factores formativos en la interacción social 

 

Categoría: identidad personal e interacción social 

 

Subcategoría: la influencia de la historia y las experiencias humanas en la 

configuración de la identidad. 

 

Con la subcategoría “la influencia de la historia y las experiencias humanas en la 

configuración de la identidad”, el estudio analizó el contexto de la identidad personal, 

buscando la esencia de cómo la historia y las experiencias humanas daban forma al 

pensamiento y al sentido de uno mismo.  Con el tema esencial “las personas que quedan 

en el tiempo” se concentró en cómo los eventos pasados y los individuos que los vivieron 

dejaron una huella duradera en el pensamiento y la esencia de la identidad personal. A 

esto se refirió JM48, mencionando que: "...algunas personas sean como estáticas en el 

tiempo, y que en ocasiones no quieran cambiar esa mentalidad."  Al referirse a la esencia 

de los individuos que perduraron en el tiempo, se comprendió que sus vidas y legados, 

fueron aquellos sobre los que se construyó la identidad colectiva.  Esto significó que la 

memoria colectiva transmitió patrones de pensamiento y resistencias al cambio forjados 

por lo vivido demostrando cómo el pasado podía cristalizar ciertas mentalidades, 

influyendo directamente en el presente y en el por-venir de la comunidad. 



100 
 

 

Frente a la facticidad y la inautenticidad del Dasein anclado en el “se”, Heidegger 

(2009) desarrolló el concepto de facticidad: 

El Dasein está arrojado a un mundo que le preexiste, a una facticidad 
histórica que a menudo lo condiciona.  Cuando las personas se encuentran 
estativas en el tiempo y no quieran cambiar esa mentalidad, el Dasein se 
ha disuelto en el “se”, en el modo de ser de la inautenticidad, donde la 
propia posibilidad de elegir y transformarse se oculta.  La historia, en lugar 
de ser un campo de posibilidades abiertas, se convierte en un peso que 
inmoviliza el pensamiento, impidiendo la resignificación del sujeto y su 
apertura a nuevas formas de ser (p.179) 

 

Al describir a las personas estáticas en el tiempo, en la IEGAVC en Cali se reveló 

cómo la MHC puede manifestarse como un anclaje inauténtico.  El aporte fue decisivo, 

explicando que la escuela, al abordar estas mentalidades, tenía el reto de fomentar la 

resignificación del sujeto que permitiera al estudiante ir más allá de la mera repetición 

del pasado.  Se comprendió cómo el pasado resultaba vital para el diálogo y la potencial 

transformación de la identidad. 

 

Las memorias ancladas y las dificultades para su reelaboración se conectan con 

la perspectiva de Jelin (2002)  

las memorias no son fluidas ni fácilmente negociables; existen memorias 
ancladas que resisten el cambio y la reinterpretación.  Cuando las personas 
son estáticas en el tiempo y no quieren cambiar de mentalidad, esto refleja 
la profunda arraigadura de ciertas narrativas y sentidos del pasado en la 
identidad individual y colectiva.  El trabajo de la memoria, en estos casos, 
no consiste solo en recordar, sino en enfrentar estas resistencias, en 
problematizar los legados que, a menudo, se han convertido en obstáculos 
para la transformación y la resignificación del sujeto. (p.75)  

 

Se reconoció que ciertas identidades estaban fuertemente arraigadas y que las 

memorias no eran maleables sin esfuerzo, siendo los obstáculos para la elaboración 

regularmente pasados conflictivos.  Jelin (2002) explicó, entonces, que la escuela, al 

intentar abordar la MHC, debía reconocer que la esencia de los individuos que 

perduraban en el tiempo podía generar inercias. Lo vital resultó la resignificación del 

sujeto, dado que permitía comprender cómo el pasado detenía ciertas mentalidades y 



101 
 

cómo el diálogo en la educación podía ser el punto de partida para la transformación de 

estas identidades arraigadas.  

 

Figura 13 
La influencia de la historia y las experiencias humanas en la configuración de la identidad 

 

 

Tabla 9 
Descripción estructural Padres de familia 
Categoría: Lugares comunitarios de aprendizaje de la memoria 

Temas esenciales Subcategorías Categorías 

- origen, evolución y enseñanza 
de las problemáticas sociales 
- la escuela lugar que permite 
conocer lo vivido para transformar 
la identidad 

- el impacto de la historia y las 
problemáticas sociales en la 
identidad comunitaria 
 

Lugares 
comunitarios 

de 
aprendizaje 

de la 
memoria 

 

 

 

 



102 
 

Categoría: lugares comunitarios de aprendizaje de la memoria 

 

Subcategoría: el impacto de la historia y las problemáticas sociales en la identidad 

comunitaria 

 

La categoría “lugares comunitarios de aprendizaje de la memoria” se fundamentó 

en el reconocimiento del contexto de las memorias comunitarias, buscando definir cómo 

la historia y sus problemáticas moldearon el pensamiento, la identidad y el papel de la 

escuela a nivel comunitario.  De esta categoría emergió la subcategoría del “el impacto 

de la historia y las problemáticas sociales en la identidad comunitaria”, la cual se focalizó 

en cómo la historia de una comunidad, especialmente sus problemáticas, influían en su 

pensamiento colectivo y en la formación de su identidad, destacando el rol educativo en 

este proceso. El tema esencial fue el “origen, evolución y enseñanza de las 

problemáticas sociales”, refiriéndose a la experiencia de comprender y enseñar cómo las 

problemáticas sociales se desarrollaron a lo largo del tiempo, reconociendo su origen y 

evolución en la memoria colectiva. El enfoque residió en cómo la comunidad y su 

memoria resultaron los mejores contenedores de estas problemáticas y sus aprendizajes 

compartidos. 

 

El estudio reveló que el pasado no fue solo una secuencia de eventos, sino una 

fuente de enseñanza vital sobre el origen y la evolución de las problemáticas sociales. 

Esto resonó con la respuesta de JM48, quien, al ser cuestionada sobre los 

acontecimientos pasados vividos, mencionó que: "...han sido muy importantes porque 

nos enseña de dónde surgen las problemáticas sociales." En este sentido la comunidad 

representó la imagen de un archivo viviente, contenedor de esas problemáticas y sus 

aprendizajes compartidos. Este conocimiento propio permitió a la comunidad entender 

su trayectoria y los desafíos actuales con una perspectiva histórica. Para la lectura crítica 

de la realidad y la concientización sobre los problemas sociales, Freire (2005) buscó que 

los sujetos realizaran una lectura crítica de la realidad, 

Freire (2005) afirmó que:  
 



103 
 

la concientización no es un mero acto de toma de conciencia de la realidad, 
sino un proceso por el cual los hombres, reflexionando sobre su experiencia 
y su historia, desvelan las causad estructurales de sus problemáticas 
sociales.  Al enseñar de donde surgen estas dificultades, la educación se 
convierte en un instrumento para que la comunidad se reconozca cómo 
contender de esas problemáticas y sus aprendizajes compartidos, y se 
empodere para la transformación. (p.55) 
 

Al ver el pasado cómo una enseñanza Freire (2005) consideró la escuela, al 

interpretar estas narrativas y prácticas, fomentaba una comprensión colectiva que va 

más allá del simple recuerdo.  Esto permitió a la comunidad educativa de la IEGAVC 

entender el origen y la evolución de sus contiendas, forjando una identidad basada en la 

comprensión de su propia historia compleja y la capacidad de actuar sobre ella. 

 

Sobre la memoria colectiva como recipiente de problemas y soluciones 

comunitarias, Halbwachs (1922) consideró la memoria colectiva cómo un reservorio de 

experiencias,  

La memoria colectiva no es un mero recuerdo de hechos pasados, sino un 
patrimonio vivo que la comunidad se apropia y reelabora constantemente.  
En este sentido, la comunidad actúa como un contenedor de esas 
problemáticas sociales, de los desafíos que ha enfrentado y de las 
soluciones que ha intentado, Al enseñar de donde surgen y cómo han 
evolucionado estas problemáticas, se construye una identidad colectiva 
arraigada en la experiencia vivida, permitiendo a las generaciones 
presentes comprender su lugar en la continuidad histórica del grupo. (p.88) 
 
Halbwachs (2002) explicó que la escuela, al enfocarse en el origen y evolución de 

las problemáticas sociales, trabajaba en la resignificación del sujeto colectivo.  La MHC 

no fue solo un conjunto de datos, sino la forma en que la colectividad asumió, procesó y 

enseñó a sus miembros el origen y evolución de sus problemas, forjando una identidad 

fundamentada en la comprensión de su propia historia compleja. 

 

Por otro lado, para esta misma subcategoría, el estudio desarrolló el tema esencial 

“la escuela lugar que permite conocer lo vivido para transformar la identidad”.  Esto 

destacó cómo la escuela funcionaba como un espacio donde el conocimiento de las 

experiencias históricas y las vivencias permitía a los estudiantes reflexionar sobre si 

mismos y transformar su identidad.  La escuela se convirtió en un laboratorio de la 



104 
 

conciencia histórica donde el conocimiento del pasado no era un fin en sí mismo, sino un 

medio para el crecimiento personal y colectivo.  Como expreso OB53 "...en la escuela 

los estudiantes van a aprender y si se les explica bien y detalladamente los 

acontecimientos del pasado les va a permitir saber qué pasó, cómo se solucionó y cómo 

se puede seguir avanzando y mejorando cada vez más cómo ser humano."  El objetivo 

final fue la proyección y la resignificación, comprendiendo la escuela cómo el lugar que 

permitió a los individuos y a la comunidad aprender de sus errores y aciertos. 

 

 La escuela como práctica de la libertad para la transformación del ser de acuerdo 

con Freire (2005), formó seres humanos capaces de reflexionar críticamente sobre su 

realidad para transformarla y ser más. Freire (2005), afirmó: 

La educación verdadera es aquella que no teme la explicación detallada de 
los acontecimientos del pasado, el educando se capacita para la 
transformación de sí mismo y de su mundo.  El objetivo no es solo la 
acumulación de conocimientos, sino que, a través de la praxis reflexiva, se 
dota de herramientas para avanzar y mejorar cada vez más como ser 
humano. (p.115)  
 

Aquí se explicó que la escuela, al facilitar el proceso se convirtió en un motor activo 

en la construcción de una memoria colectiva que empoderó y transformó a los 

estudiantes de la IEGAVC llevándolos a una mejora continua de su ser.  Con la memoria 

ejemplar como base para la acción en el presente y la superación del mal, el estudio se 

conectó, al conocimiento del pasado, con la concepción de Todorov (2000), quien buscó 

extraer lecciones del pasado para actuar en el presente y prevenir la repetición del mal, 

orientando hacia un futuro mejor. Todorov (2000), señalo:  

La memoria no tiene valor en sí mismo, sino que su verdadero potencial 
reside en su capacidad para orientar la acción presente y futura. La 
memoria se convierte en un ejemplo a seguir o evitar.  Este conocimiento 
transmitido de forma detallada, permite a los individuos y la colectividad 
superar los patrones negativos del pasado hacia un futuro deseable y ético. 
(p.95) 
 

Desde su percepción, la escuela como un laboratorio de la conciencia histórica 

buscó la proyección y la resignificación. La MHC al guiar el avance del reconocimiento 



105 
 

de la identidad, empoderó a los estudiantes y a la comunidad para moldear una identidad 

más resiliente, consciente y orientada al progreso. 

 

Figura 14 
El impacto de la historia y las problemáticas sociales en la identidad comunitaria 

 

 

 

En esta categoría “comprensiones pedagógicas de la historia”, el estudio abordó 

las perspectivas de los docentes, de donde emergieron los temas esenciales que dieron 

forma a las subcategorías.  El enfoque principal se concentró en cómo el tejido de voces 

y la construcción de la conciencia histórica revelaron el carácter relacional y participativo 

de la pedagogía de la historia.  Se observó que las narrativas personales y comunitarias 

resultaron centrales para edificar una conciencia histórica.  Esta categoría permitió 

comprender cómo los docentes percibieron y gestionaron la enseñanza de la historia, 

vinculándose a la MHC y a la resignificación del sujeto. 

 



106 
 

Tabla 10 
Descripción estructural Docentes 
Categoría: Comprensiones pedagógicas de la historia 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

- desafío de las narrativas 
oficiales.  
 

-  Desafío el currículo oficial y el 
ocultamiento de la historia  
 

Comprensio
nes 

pedagógicas 
de la historia - el conocimiento que define la 

historia por las relaciones y la 
organización que le precede. 
- la vinculación de la memoria con 
la historia y la dificultad de la 
conciencia colectiva 

- la historia como conocimiento 
contextualizado y relacional 
 

 

Categoría: comprensiones pedagógicas de la historia 

 

Subcategoría: desafío el currículo oficial y el ocultamiento de la historia. 

 

El estudio se enfocó en las tensiones y omisiones en la forma en que la historia 

fue presentada a los estudiantes, de manera particular en relación con la violencia y las 

narrativas dominantes.  Esta aproximación desarrolló una estructura para comprender el 

“desafío del currículo oficial y el ocultamiento de la historia”, el cual se posicionaba desde 

la enseñanza-aprendizaje y era atravesado por los discursos hegemónicos de los medios 

de comunicación respaldados económica y políticamente. El tema esencial del “desafío 

de las narrativas oficiales” buscó valorar una apuesta pedagógica que se refería a la 

práctica de cuestionar críticamente esos discursos transmitidos por los medios, los 

cuales dejaron en el imaginario de los estudiantes una necesidad de comprensión 

auténtica de la realidad y de las experiencias que guardaron las sucesiones históricas. 

 

Surgieron desafíos vinculados a la presentación de la historia y su conexión con 

la memoria histórica y la comunidad, de lo cual emergió la necesidad de indagar sobre 

el desarrollo de la conciencia histórica y social.  PMH64 señaló tensiones y omisiones al 

referirse al "discurso histórico hegemónico que tomó y sigue tomando mucha fuerza en 

los medios de comunicación masiva, particularmente en los tradicionales, fortalecidos 

por los grandes grupos económicos que respaldan la clase política que ha manipulado 



107 
 

la historia a su conveniencia".  Esto evidenció la necesidad de cuestionar estos discursos.  

Esta perspectiva pedagógica trascendió lo superficial o impuesto por el discurso oficial, 

provocando un valioso acto de desocultamiento que buscó una comprensión auténtica 

de la realidad vivida.   

 

Frente al discurso histórico hegemónico que manipulaba la historia se presentó 

una oposición directa a lo que Paulo Freire (2005) criticó cómo “la concepción bancaria 

de la educación, que implica que el educando es un recipiente en que se deposita el 

conocimiento, impide que desarrolle su propia conciencia crítica y su capacidad de 

problematizar la realidad” (p.77).  Esta manera de comprender la educación se reconoció 

como la instrumentalización de la opresión a través del factor educativo, que depositaba 

contenidos y visiones del mundo, impidiendo la conciencia crítica.  La implicación en este 

punto tuvo una doble derivación: por un lado, la conciencia del estudiante no se enfrentó 

directamente al pasado, sino a una interpretación prefabricada; por otro, existió un 

docente que ha suspendido el juicio, impidiendo ir más allá de lo superficial y buscar una 

comprensión real y auténtica de la realidad vivida, obstaculizando el desarrollo de la 

propia conciencia crítica para liberarse de la manipulación. 

 

Estas derivaciones tienen incidencias en docentes y estudiantes, afectando la 

manera como se comprendieron o identificaron su realidad, privándose de la posibilidad 

de cuestionar el conocimiento impuesto y sus estructuras subyacentes.  De la misma 

manera si no había espacio para el análisis crítico del contexto, sus problemas y la 

necesidad de buscar soluciones no existió lugar para la transformación. Suspender estas 

estructuras de opresión y considerar la conciencia crítica, en su formación y desarrollo 

dentro de la experiencia de enseñanza-aprendizaje, permitió el diálogo y la crítica, las 

interconexiones con las experiencias personales y la problematización de los hechos 

vividos.   

 

La MHC, en manos de docentes con conciencia crítica y en los escenarios de 

aprendizaje, se convirtió en un campo de acción y de pensamiento crítico.  Esto posibilitó 

revisar las raíces de la opresión, percibiendo la luz del pasado que permitió intervenir 



108 
 

activamente en la construcción de un por-venir justo y liberador. De anticipo que los 

medios comunicativos al servicio de la opresión, podrían desaparecer, dando lugar al 

surgimiento de conciencias críticas con capacidad de problematizar sus narrativas, su 

historia y sus vivencias. Finalmente, se vislumbró la posibilidad de desarrollar un proceso 

de investigación y reflexión que los capacitará para construir una comprensión auténtica 

de la realidad de la IEGAVC en el contexto barrial y ciudadano. Puede ser una línea de 

estudio significativamente válida. 

 

En la línea de la preocupación sobre los abusos de la memoria, Todorov (2000) 

alertó sobre el peligro de usar la memoria para fines ideológicos, políticos o para 

simplificar la complejidad del pasado: “La memoria no es la historia, la memoria es un 

acto individual o colectivo de recuerdo, mientras que la historia es una construcción 

intelectual que busca la verdad” (p.14).  A partir de la distinción entre memoria viva y la 

historia manipulada, la escuela se encontró ante el desafío de enfrentar estas narrativas 

hegemónicas.  En la sutileza de los medios, se sugirió la necesidad de fomentar un rol 

activo para buscar la verdad de la historia, en este sentido Todorov (2000) propuso una 

construcción intelectual rigurosa que trascendía los intereses políticos y económicos, 

promoviendo una conciencia crítica y responsable.  

 

Esta responsabilidad surgió de la tensión y la interacción de reconocer las 

dimensiones de la historia, lo cual, como construcción intelectual buscó la verdad a través 

de la crítica de fuentes.  La memoria, por su parte, respondió a las vivencias y 

experiencias que se transmitían en los relatos individuales o compartidos, conteniendo 

calidez emocional que, por su subjetividad, podía fallar. Al conjugar estas vivencias, la 

alerta sobre usarlas fuera de sus fines, permitió hallar la necesidad de reconocerlas como 

una herramienta viva, que iluminaba el presente, interpelaba la conciencia e impulsaba 

acciones justas y conscientes en el entorno educativo, trascendiendo al escenario de la 

ciudad de Cali. 

 

 

Figura 15 
Desafío el currículo oficial y el ocultamiento de la historia 



109 
 

 

Categoría: comprensiones pedagógicas de la historia 

 

Subcategoría: La historia como conocimiento contextualizado y relacional 

 

Al abordar la subcategoría de “la historia como conocimiento contextualizado y 

relacional”, el estudio se dirigió en la naturaleza de la historia como campo de 

conocimiento, comprendido a través de sus contextos, relaciones y procesos inherentes. 

El tema esencial que reveló estas percepciones fue “el conocimiento que define la 

historia por las relaciones y la organización que le precede”.  Se buscó indagar sobre la 

naturaleza del conocimiento histórico, profundizando en las interacciones humanas y las 

estructuras sociales que las antecedían, antes de buscar una secuencia de hechos 

aislados.  Este tema se enmarcó en una comprensión dinámica de la historia y su 

relevancia para el presente. 

 

 A partir del cuestionamiento sobre los conocimientos que los estudiantes deberían 

tener para entender la historia de la comunidad, se desarrolló una ruta de comprensión 

sobre el proceso formativo en la escuela.  Esta ruta reveló múltiples relatos que 



110 
 

mostraban el resultado de las interacciones humanas donde el olvido se había 

establecido. Para PML37, entender la historia de una comunidad significaba comprender 

la esencia de “ser en el mundo”, así lo manifestó: "...las comunidades son tan diversas y 

valiosas como lo son sus historias, es decir, sus trayectorias de organización territorial, 

las características culturales, las formas de relacionamiento están definidas por una 

historia que las precede, que son múltiples."   

 

Aunque los datos aportaron información clave al proceso, formaron parte del 

descubrimiento de relaciones y organizaciones profundas, donde se percibió su 

modelación. Las características resultaron definidas por una historia que las precedía, 

sin estar determinadas o definidas por particularidades culturales o formas de 

relacionamiento establecidas.  Para Halbwachs (1994) “la memoria individual está inserta 

en la memoria colectiva, es decir se construye y se mantiene a partir de los marcos 

sociales de la memoria, que son los grupos a los que el individuo pertenece” (p.65).  Se 

valoró que el conocimiento histórico era un proceso de develamiento de la multiplicidad 

de fuerzas que habían tejido la identidad y la estructura de una comunidad, permitiendo 

entender su presente cómo resultado de dinámicas continuas y complejas.  

 

De lo anterior, Halbwachs (1994), identificó la memoria no como un acto solitario, 

sino como un acto social, comprendiéndose que los recuerdos no eran aislados, por el 

contrario, siempre se desarrollaron dentro de un contexto grupal y comunitario. Los 

marcos cómo la familia, la escuela, la comunidad religiosa y el barrio, se percibieron 

claramente como estructuras y referencias indispensables para que los individuos 

pudieran recordar. PLM37 señalo que esta estructura se alineaba a la comprensión de 

Halbwachs (1994), pues se descubrió que estas estructuras relacionales y culturales 

resultaban necesarias para percibir la historia propiamente dicha.  Desde la IEGAVC, 

mostrar estos marcos y ubicar los componentes relacionales significaba indicar a los 

estudiantes que reconocer su propia identidad, a partir del descubrimiento de la memoria 

individual y comunitaria, estaba significativamente ligado a un pasado complejo y 

multifacético. 

 



111 
 

Otro tema esencial que se desarrolló y dio lugar a esta subcategoría fue “la 

vinculación de la memoria con la historia y la dificultad de la conciencia colectiva”, 

relacionado con la resignificación del sujeto por sus componentes de identidad, memoria 

y por una vinculación práctica, y constructiva desde lo colectivo que se manifestó en 

acciones pedagógicas.  Se enmarcó en un enfoque de la memoria y la historia no oficial.  

Sobre estos desafíos en el aula, se cuestionó sobre la conexión de la memoria histórica 

comunitaria con el desarrollo de la conciencia histórica y social de los estudiantes, 

descubriendo la complejidad de estas relaciones. La dificultad en la construcción de una 

conciencia colectiva emergió desde el enfoque en memoria y la historia no oficial.  Valorar 

en el sujeto educativo los componentes de identidad y memoria implicó reconocer la 

vinculación de problemas compartidos y la necesidad de “pensar en el otro” desde la 

construcción colectiva.   

 

Para PHM47, estos desafíos se manifestaron en acciones pedagógicas que 

podían abordar la tensión entre lo individual y lo colectivo, una dificultad que surgió de la 

memoria en las relaciones y las dinámicas humanas.  Él lo expresó al referirse a un 

"...vínculo entre la memoria comunitaria y la historia tradicional… muchas personas se 

centran en resolver sus propios problemas y pocas piensan en el otro. Eso dificulta la 

construcción de una conciencia colectiva", lo cual podía complicarse en el aula, 

convirtiéndose en un desafío pedagógico. Esta tensión fue el eje central en la obra de 

Jelin (2002) quien enfatizo que:  

la memoria no es algo dado, sino un proceso de construcción social en el 
cual se ponen en juego diferentes intereses y perspectivas.  La articulación 
de las memorias individuales y colectivas es un trabajo que requiere 
esfuerzo y un reconocimiento del otro. (p.45). 
 
  En esta línea, fue necesario considerar que la memoria era un proceso social y 

que la dificultad de construir una conciencia colectiva radicaba en articular diversas 

memorias.  Debido a la contextualización y reconocimiento del ambiente escolar en la 

IEGAVC, subyacían en la fragmentación y en la conflictividad manifestada en “lo poco 

que se piensa en el otro”. 

 



112 
 

La pedagogía debió generar, entonces, “acciones pedagógicas” que fomentaran 

el “pensar en el otro”, dado que se percibía a simple vista cómo cada quien se encerraba 

en su propio estar, en sus recuerdos o en sus propias necesidades.  Esto debilitaba el 

tejido social que sostenía la memoria colectiva. El hallazgo reveló que, aunque los 

discursos polarizados y oficiales de la historia nacional resultaban aparentes, 

permanecían deshumanizados y distantes, mientras que la memoria comunitaria aún se 

percibía fragmentada.   

 

En este estudio, la escuela reflejó esa fragmentación hasta el punto de perder su 

poder de generar solidez y acción colectiva. Superar esta desvinculación entre las 

memorias individuales y colectivas, además de la tendencia a la introspección, implicó 

activar este trabajo constante de reconexión.  A partir de prácticas creativas que 

fomentaran el diálogo, la colaboración, la escucha atenta a las voces de los otros, se 

podría tejer una memoria capaz de enfrentar el pasado, intervenir el presente y construir 

un por-venir justo y solidario.  

 

Figura 16 
La historia como conocimiento contextualizado y relacional 



113 
 

Tabla 11 
Descripción estructural Docentes 
Categoría: Aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y comunidad 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

- innovación curricular para 
reconocer y visibilizar la 
complejidad que implica ser 
comunidad educativa. 
procesos de enseñanza-
aprendizaje. 

- innovación y cambio de 
concepción en la comunidad 
educativa 
 

Aprendizaje 
significativo: 

conexión 
sujetos 

educativos y 
comunidad  

- la experiencia narrada 
representa emociones, silencios, 
resentimientos de la propia 
historia de los estudiantes.  

- la narración como fuente de 
experiencia y comprensión 
subjetiva 
 

- la interacción que orienta el 
aprendizaje significativo. 

- la interacción como motor del 
aprendizaje significativo 

 

Para la categoría “aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y 

comunidad”, el estudio se focalizó en cómo las historias personales de los participantes 

se entrelazaban con los hechos históricos, incluyendo aquello que tradicionalmente se 

habían silenciado o no se reconocía dentro de la IEGAVC.  De igual manera, se enfocó 

en la necesidad imperante de transformar las prácticas y concepciones educativas para 

que la comunidad se involucrara activamente en estas dinámicas. Al profundizar en la 

concepción del estudiante como un ser integral, se comprendió que su vivencia, 

emociones y capacidad de narrar su propia historia resultaban significativas para la 

comprensión y construcción de la MHC, reconociéndole como un actor y transformador 

histórico con un rol activo y consciente en su comunidad. 

 

Categoría: aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y comunidad 

 

Subcategoría: Innovación y cambio de concepción en la comunidad educativa 

 

Para abordar la subcategoría de “innovación y cambio de concepción en la 

comunidad educativa”, el estudio se enfocó en la experiencia de diseñar y vivir un 

currículo que sea sensible a la diversidad y complejidad de la comunidad. Se 

reconocieron múltiples perspectivas y vivencias, enmarcando a la escuela como espacio 



114 
 

de encuentro.  Así apareció el tema esencial de la “innovación curricular para reconocer 

y visibilizar la complejidad que implica ser comunidad educativa, con procesos de 

enseñanza y aprendizaje”.  La necesidad de un currículo sensible a la complejidad reveló 

una implicación directa con la MHC, motivando la reflexión sobre qué aspectos debían 

insistir para innovar la enseñanza de la historia comunitaria en la formación integral de 

los estudiantes. 

 

Este currículo debió reconocer las múltiples perspectivas y vivencias que lo 

conformaban.  Como expresó PMH64 "...El currículo debe integrar la participación en 

prácticas de reconocimiento del contexto desde todas las áreas, más allá de la labor 

social. La familia debe entrar a la escuela para participar en la formación de los 

estudiantes como actores directos. Si la escuela entiende las implicaciones familiares en 

la vida de los estudiantes, tal vez, habrá lugar para que los mismos estudiantes sean los 

agentes de transformación de su familia y de comunidad". Este planteamiento surgió 

como una estrategia clave para comprender las perspectivas pedagógicas requeridas y 

visibilizar la complejidad de ser una comunidad educativa integral, donde la participación 

familiar se consideró esencial.  

 

Esta concepción de una revolución curricular manifestó un entramado de 

relaciones vivas con la comunidad, descubriendo la escuela cómo espacio de praxis 

liberadora, en consonancia con Freire (2005): “nadie educa a nadie, nadie se educa a sí 

mismo, los hombres se educan entre si mediatizados por el mundo. La educación es 

praxis, es decir, reflexión y acción de los hombres sobre el mundo para transformarlo” 

(p.79).  Se reconoció que la escuela no podía ser una isla, por tanto, la experiencia de 

enseñanza-aprendizaje necesitaba estar arraigada en la realidad vivida.  Los actores no 

fueron simples invitados, sino actores directos en la formación, lo que justificó que la 

“familia debe entrar en la escuela”.  

 

 Esto supuso la mediación por el mundo en que se movían los estudiantes, 

reconociendo el papel intrínseco de cada cual, en la experiencia de aprendizaje, donde 

la historia no se impuso, sino que se co-creó a partir de las experiencias familiares, 



115 
 

promoviendo el empoderamiento de los estudiantes cómo agentes de transformación de 

su propio entorno.   

 

Al sugerir que la IEGAVC en Cali integrara la participación de la familia y el 

reconocimiento del contexto en el currículo, el estudio estuvo promoviendo una 

educación problematizadora freiriana.  Esto implicó que la historia de la comunidad no 

se enseñó como un contenido ajeno, sino que se convirtió en un objeto de reflexión y 

acción conjunta entre estudiantes, familias y docentes.  Al comprender estas 

implicaciones familiares, la escuela provocó en los estudiantes el desarrollo de 

habilidades para ser agentes de transformación de su propia realidad, permitiéndoles 

construir una MHC arraigada en la praxis comunitaria. 

 

La visión de PMH64, sobre que el currículo debe reconocer la complejidad de la 

comunidad educativa y las situaciones familiares en la vida de los estudiantes, se 

conectó con la concepción de Heidegger (2009) “El Dasein es su ser-en-el-mundo.  Y 

este ser-en-el-mundo significa estar ya-siempre-ahí-con-los-otros, en un mundo que 

siempre es un mundo compartido” (p.118).  Esto indicó que la existencia humana estaba 

intrínsecamente ligada a su contexto y a su-ser con los otros. La propuesta de un 

currículo que entrelazaba al estudiante con su familia y su comunidad, no lo aisló, sino 

que permitió que la enseñanza de la historia se fundamentara en la experiencia auténtica 

y compartida, donde las implicaciones familiares se integraron con un reconocimiento 

por su participación.  La complejidad de ser en una comunidad educativa, donde la MHC 

se construye a través del “ser-con” de todos los actores, preparó a los estudiantes para 

que sean agentes activos en la transformación de su propio mundo. 

 

Figura 17 
Innovación y cambio de concepción en la comunidad educativa 

 



116 
 

 

 

Categoría: aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y comunidad 

 

Subcategoría: La narración como fuente de experiencia y comprensión subjetiva 

 

Con la subcategoría “la narración como fuente de experiencia y comprensión 

subjetiva”, el estudio se enfocó en el poder de las narrativas personales para expresar y 

dar sentido a las experiencias históricas, incluyendo sus dimensiones emocionales y 

familiares. Se identificó la temática esencial: “la experiencia narrada representa 

emociones, silencios, resentimientos de la propia historia de los estudiantes.” Se 

reconocieron las narrativas cómo una ventana a la subjetividad, donde las emociones y 

los aspectos no expresados de la historia personal se hacían presentes en las vivencias 

y experiencias.  Este tema esencial se consolidó al observar las narrativas cómo un 

acceso directo a la experiencia y la subjetividad de los participantes. 

 

Al respecto se cuestionó cómo los docentes fomentaban en el aula la exploración 

y el compartir de historias y experiencias relacionadas con la historia y la memoria.  De 

estas indagaciones emergieron diversas voces manifestando que la experiencia narrada 

revelaba emociones, silencios y resentimientos de las vivencias y de las historias de vida 

de los estudiantes. La fuerza de estas narrativas personales residió en que expresaban 

y daban sentido a las experiencias históricas que integraban a su familia y tenían efectos 

significativos en la comunidad donde se desenvolvían.   



117 
 

Para PLM37, esta narrativa fue como una ventana a la subjetividad, permitiendo 

el acceso y la apertura a emociones, visibilizando aquellos aspectos no manifestados la 

historia personal, los cuales se hicieron presentes en las vivencias:  "...los relatos de vida 

también son importantes en tanto estos ejercicios activan los sentidos y las emociones 

de los estudiantes, permitiéndoles que ellos narren sus experiencias y las experiencias 

de sus familias, y eso posibilita la reconstrucción de esas historias." 

 

Acceder a estas experiencias subjetivas señaló un componente esencial de la 

historia personal que podía visibilizar rasgos mínimos para la comprensión del sujeto.  

Los relatos de vida en el aula, lograron captar la profundidad emocional y personal de la 

experiencia. Al activar los sentidos y las emociones, los estudiantes manifestaron la 

vitalidad y la expresión profundamente humana de su vivencia en la comunidad 

educativa. Este reconocimiento de los sentidos y las emociones que dieron paso a la 

reconstrucción de historias constituyo un pilar en la obra de Jelin (2002), quien afirma: 

 

Las narrativas testimoniales son elementos fundamentales en el trabajo de 
la memoria.  Permiten la expresión de la subjetividad, la transmisión de 
experiencias y la construcción de sentidos colectivos sobre el pasado, 
habilitando espacios de escucha y empatía, incluso para los silencios y los 
afectos. (p.95) 
 

Jelin (2002) enfatizó que las narrativas, especialmente las testimoniales, 

resultaron cruciales para elaborar el pasado y otorgarle sentido. Las vivencias estaban 

cargadas de afectos, emociones, silencios y resentimientos, elementos a los que se 

referían estas narrativas.  Desarrollar estas experiencias en el aula introdujo el 

reconocimiento de la MHC como un entramado de vivencias y emociones. Con la 

apertura desde la narrativa a la subjetividad, los estudiantes abrieron su propio ser y 

convocaron el de los demás, dándole sentido a esa ventana existencial donde estaba 

presente todo: lo no dicho, lo olvidado.   

 

Esto permitió una comprensión significativa y profunda del sujeto en relación con 

su pasado.  La reconstrucción de esas historias a través de los relatos convirtió la historia 

en un proceso activos de elaboración emocional y social, específicamente para la 



118 
 

comprensión del sujeto en su contexto, mientras que generar espacios de escucha y 

empatía enriqueció el entendimiento y la integración del contexto educativo a la propia 

experiencia de vida.  De esta forma, el estudio de la MHC se convirtió en una experiencia 

personal y colectiva, donde cada voz contribuyó a integrar, desde su complejidad y 

humanidad, el pasado. 

 

En la línea de Freire (2002), el estudio se desarrolló una praxis de la palabra que 

le permitió al sujeto pronunciar el mundo y amplió la comprensión de una experiencia 

educativa donde la palabra, incluso en el silencio, no era vacía.  Freire (2002) señaló 

que: 

“el acto de estudiar no es solo el de memorizar datos, sino de aprehender la 
significación más profunda de los se estudia, de lo que se re-crea.  Y esto implica la 
participación activa del educando, que trae consigo saberes de experiencia hecha” 
(p.100)  

 

Cuando PML37 fomentó la narración de relatos de vida en la IEGAVC de Cali, 

implemento una pedagogía de la palabra donde el estudiante no era simplemente un 

receptor, sino un protagonista activo en la reconstrucción de su percepción y el compartir 

de la historia. Al activar los sentidos y las emociones, la escuela también reconoció el 

saber de la experiencia hecha, expresado por Freire (2002), lo cual implicó la 

participación activa de los estudiantes en sus vivencias familiares y comunitarias.  Esto 

transformo el aula en un espacio de aprehensión significativa de la historia, donde la 

MHC se construyó desde la base de la subjetividad compartida y las vivencias personales 

que recrearon lo colectivo. 

 

Figura 18 
La narración como fuente de experiencia y comprensión subjetiva  



119 
 

 

Categoría: Aprendizaje significativo: conexión sujetos educativos y comunidad 

 

Subcategoría: La interacción como motor del aprendizaje significativo 

 

Para desarrollar el tema esencial de “la interacción que orienta el aprendizaje 

significativo”, el estudio se concentró en el rol de la interacción humana cómo facilitadora 

del aprendizaje profundo y relevante.  Esta experiencia de interacción, donde el 

encuentro con los otros generó nuevos significados, recreó esta subcategoría y puso su 

acento en la dinámica de “la interacción cómo motor del aprendizaje significativo”.  Se 

reconoció en el aprendizaje significativo una doble consideración: como orientación y 

como motor, ambas emergiendo de la interacción continua entre los miembros de la 

comunidad educativa, lo que subrayó su papel central. 

 

La reflexión se enfocó en las estrategias didácticas necesarias para investigar la 

historia de la comunidad y sus efectos formativos en la conciencia crítica.  En esa 

dirección, PHM47 expresó que la experiencia de la interacción se convertía en un filtro 

del aprendizaje, donde la mediación del encuentro con el otro y el entorno generó nuevos 

significados en la vivencia educativa.  Manifestó que la interacción entre estudiantes: 

"...permiten conocer su vida, sueños y necesidades y a partir de allí orientar procesos de 

aprendizaje significativos". Así, la interacción se observó como una facilitadora del 



120 
 

aprendizaje profundo y relevante, poniendo en juego las habilidades para la vida de los 

estudiantes y revelando el valor del aprendizaje significativo. 

 

En el contexto de la historia de la comunidad, el aprendizaje significativo, se 

mostró cómo una experiencia de interacción que surgió del encuentro con el otro, no 

como un proceso solitario.  Este hallazgo se alineó directamente con la preocupación 

central de Todorov (1987) por el conocimiento del otro y la comprensión intercultural, 

destacó:  

el conocimiento del otro no es un acto pasivo, sino un proceso activo de 
encuentro y comprensión.  Se trata de reconocer la singularidad del otro, 
de abrirse a su alteridad, lo cual es fundamental para una relación auténtica 
y no de dominio. (p.250) 
 
Esta perspectiva reforzó la importancia de la interacción auténtica para construir 

un aprendizaje verdaderamente significativo.  Aquí emergió el papel del docente, quien 

no solo necesitó adaptar su metodología, sino que requirió abrirse a la existencia del 

otro.  Esto significó que el conocimiento no es algo externo a la vivencia, sino que 

emergió de la intersubjetividad, donde el encuentro con el otro y el entorno generó 

nuevos significados. En esta dirección lo que PHM47 sugirió fue que, en la IGAVC de 

Cali, la interacción resultaba clave para desarrollar un aprendizaje significativo de la MHC 

al involucrar un conocimiento profundo del otro.  Esto permitió que la historia de la 

comunidad no fuera una imposición, sino una construcción conjunta, una construcción 

de intersubjetividades, fundamentada en la singularidad de cada estudiante, recreando 

significados relevantes para la conciencia crítica.  

 

Para descubrir otros detalles de estas experiencias didácticas, Freire (2005) 

ofreció una inspiración sobre el diálogo como herramienta de la praxis educativa, “el 

diálogo es una exigencia existencial. Es el encuentro de los hombres mediatizados por 

el mundo, para pronunciarlo, esto es, para transformarlo. Sin diálogo, no hay 

comunicación; y sin comunicación no hay verdadera educación” (p.93).  Al enfatizar la 

interacción cómo motor del aprendizaje significativo en la IEGAVC de Cali, se promovió 

una pedagogía dialógica en el más expreso sentido freiriano.  El docente se reconoció 

como un orientador que, a través del encuentro con el otro y el descubrimiento en la 



121 
 

intersubjetividad, co-creó el saber.  Así, la MHC como estudio de la historia de la 

comunidad generó efectos formativos en la conciencia crítica, ya que el aprendizaje se 

basó en el diálogo constante y la praxis transformadora de la realidad de los estudiantes. 

 

Finalmente se concibió el encuentro con el otro y la mediación del diálogo cómo 

una exigencia existencial, configurando un marco sensible para integrar conexiones 

creativas y hallazgos valiosos en el ámbito de la MHC.   Esta consideración permitió que 

la MHC se recreara en un espacio activo de co-construcción y resignificación del pasado. 

La comunicación, entonces, se tradujo en la necesidad de diseñar metodologías que 

permitieran a los estudiantes integrar sus vivencias a la experiencia educativa. 

Acompañados por la orientación del docente, se generó así un proceso dialógico y 

trasformador, vital para la comprensión profunda de la historia. 

 
Figura 19 
La interacción como motor del aprendizaje significativo 

 



122 
 

Tabla 12 
Descripción estructural Docentes 
Categoría: Memorias, vivencias y lugares de aprendizaje 

Temas esenciales Subcategorías Categoría 

- actores de la comunidad que son 
parte de la historia. 
- la clase que se desarrolla desde 
la cotidianidad y el entorno del 
estudiante. 

- los actores humanos como 
portadores de historia y 
experiencia 
- la experiencia de aprendizaje 
contextualizada y expandida más 
allá del aula 

Memorias, 

vivencias y 

lugares de 

aprendizaje 

 

Categoría: memorias, vivencias y lugares de aprendizaje 

 

Subcategoría: los actores humanos como portadores de historia y experiencia 

 

El estudio se adentró en la subcategoría “los actores humanos como portadores 

de historia y experiencia” centrándose en el reconocimiento del papel de las personas 

dentro de la comunidad cómo depositarias de la historia y sus vivencias. Al involucrar a 

los miembros de la comunidad en el proceso educativo y reconocerlos cómo sujetos 

activos, se les consideró portadores de la historia y de la memoria. Se distinguió que los 

actores de la comunidad educativa eran parte integral de la historia.  Los docentes se 

reflexionaron sobre qué otros actores de la comunidad educativa eran importantes para 

apoyar el proceso de resignificación, resaltando la centralidad de las personas como 

depositarias. Cómo manifestó PMH64, "...entre otros, con una historia que los ha 

vinculado a la comunidad y que representa un valor documental y de participación en 

procesos de resignificación y transformación", confirmando que los actores eran, en sí 

mismos, parte de la historia”.  

 

Resultó decisivo que la práctica educativa se enfocara en involucrar a los 

miembros de la comunidad.  Fue fundamental en la teoría de la memoria colectiva de 

Halbwachs (1994), quien afirmó: 

la memoria colectiva no es algo que recuperamos de forma aislada, sino 
que se construye y se mantiene a través de la interacción social y los 
marcos colectivos.  Son los grupos sociales (familia, amigos, comunidad) 



123 
 

los que ofrecen las referencias y los puntos de apoyo para que un individuo 
recuerde. (p.78).  
 
Este planteamiento sostuvo que la memoria no era un fenómeno individual, sino 

que se construía y se sostenía dentro de los grupos sociales. Esto se comprendió gracias 

a la integración pedagógica de los miembros de la comunidad educativa en el proceso. 

 

 El hallazgo central residió en que, al valorar la historia que había vinculado a los 

actores con la comunidad como un valor documental, la escuela se abría a los marcos 

sociales. La escuela, al ser uno de estos marcos de la memoria, podía permitir que la 

MHC se construyera de forma auténtica. Esto fomentó la participación en dinámicas de 

resignificación y transformación, mostrando que las marcas de los eventos históricos se 

interpretaban directamente de las voces y experiencias de quienes los vivieron. 

Involucrar a estos actores implicó reconocerles cómo sujetos activos y portadores de una 

historia y una memoria que es necesario despertar en ellos.  La comprensión de las 

huellas de la memoria colectiva e individual determinó el núcleo de la MHC, 

manifestándose en las marcas percibidas en sus narrativas y en su identificación con el 

papel histórico que representaban. 

 

 Por su parte, Jelin (2002) observó cómo los agentes de la memoria y las 

subjetividades resonaban en su obra en la construcción del pasado: 

Los agentes de la memoria son aquellos individuos o grupos que, desde su 
propia experiencia o posición, llevan adelante acciones ligadas al recuerdo, 
a la producción de narrativas y a la transmisión de sentidos sobre el 
pasado. Su subjetividad es constitutiva de la memoria, no un obstáculo. 
(p.80).   
 
Lo que PMH64 planteó fue que la IEGAVC en Cali, debía reconocer a los 

miembros de la comunidad como “agentes de memoria”.  Esto requería considerar sus 

historias y relatos, validando la dimensión subjetiva del MHC.  Así, la historia no se 

percibió como un relato lineal, sino cómo un entramado de vivencias personales que se 

resignificaron y transformaron a través de la participación de estos actores.  Acercarse a 

estas marcas significó percibir que las narrativas de las personas, incluidos los 



124 
 

estudiantes, era clave para un acercamiento fenomenológico que buscó descubrir e 

interpretar la complejidad de la MHC.   

 

Estas ideas convergen en una comprensión definitiva: la subjetividad no se 

consideró una falla o impedimento en el proceso, sino un factor constitutivo.  Esto se 

debió a que la experiencia personal, los afectos, los intereses y las perspectivas 

individuales constituyeron la materia prima indispensable de los trabajos de la memoria.  

El contexto barrial donde se ubica la sede educativa IEGAVC recoge una historia 

compleja que se reconoce en el escenario de la ciudad de Cali, que llegó a ser dolorosa.  

Reconocer esta subjetividad y el rol de sus agentes fue fundamental para cualquier 

proceso de resignificación y transformación. Esto implicó que cada estudiante, con su 

propia historia y perspectiva, tuvo un valor documental y una capacidad para participar 

en estas trayectorias, reconociendo que este tejido de subjetividades servía como base 

solidaria para la construcción del por-venir. 

 

Figura 20 
Los actores humanos como portadores de historia y experiencia 

 



125 
 

Categoría: memorias, vivencias y lugares de aprendizaje 

 

Subcategoría: La experiencia de aprendizaje contextualizada y expandida más allá 

del aula 

 

Al abordar subcategoría de “la experiencia de aprendizaje contextualizada y 

expandida más allá del aula” se exploraron enfoques centrados en que el aprendizaje no 

se limita a los confines físicos del aula.  Por el contrario, se enriquecía y se comprendía 

de mejor manera al conectarse directamente con la vida diaria y el entorno del estudiante.  

En este sentido, la idea de contextualización y la expansión del aprendizaje, implicó que 

el momento educativo de “la clase que se desarrolla desde la cotidianidad y el entorno 

del estudiante”.   

 

El estudió resaltó la importancia de anclar el aprendizaje en el mundo vivido del 

estudiante, reconociendo el valor de su entorno cómo un espacio primordial de 

significado y experiencia.  Desde la perspectiva pedagógica, se observó la necesidad de 

fomentar la relevancia de la historia en la comunidad educativa, de lo cual emergió la 

necesidad de valorar la experiencia de aprendizaje contextualizada.  Esta aproximación 

reveló que la clase de desarrollaba desde la cotidianidad y el entorno del estudiante, lo 

que otorgó sentido a la idea de que su experiencia de aprendizaje está contextualizada 

y se expandió más allá del aula.  Se reafirmó que el aprendizaje no se limitaba a la 

infraestructura escolar, sino que se enriquecía al conectarse con la vida diaria, sino que 

el entorno en el que el estudiante se desenvolvía, cómo lo manifestó PHM47 al descubrir 

que "...vincular los sucesos históricos con la vida cotidiana de los estudiantes, mostrando 

cómo estos eventos impactan en sus familias y a su entorno.". 

 

El espacio del estudiante fue reconocido cómo un escenario ampliado de 

significados y experiencias. Donde la comprensión de su vivencia, integrada al proceso 

educativo, permitió interpretar cómo el aprendizaje se construía a partir de las propias 

vivencias. Esto representa que la historia cobraba vida al vincularse con cotidianidad de 

los estudiantes, revelando que el momento del aprendizaje era, en esencia, la propia 



126 
 

existencia del estudiante.  Al conectar los sucesos históricos con su día a día, resonó la 

idea de Freire (2005) sobre la lectura del mundo antes de la lectura de la palabra, quien 

afirmó: “no hay palabra verdadera que no sea unión inquebrantable entre acción y 

reflexión y, por ende, que no sea praxis.  De ahí que decir la palabra verdadera sea 

transformar el mundo” (p.87).  

 

El estudio evidenció que una educación arraigada en la realidad concreta de los 

estudiantes, donde el conocimiento no constituía una extensión unilateral del educador 

sino una praxis que partía de la vivencia del estudiante, mostraba el lugar particular de 

cada individuo en este encuentro con el aprendizaje. Para Freire (2005) la historia y la 

memoria resultaban significativas cuando se conectaban con la experiencia vital, lo que 

permitió a los estudiantes problematizar su realidad y construir conocimiento crítico. Esta 

problematización les posibilitó empoderarse para transformar su entorno.  La lectura de 

su propia realidad se convirtió en la oportunidad que encontraron en la experiencia 

educativa para ampliar su visión más allá del aula, trascendiendo automatismos que los 

invisibilizaban y, a través del conocimiento crítico conectándose profundamente con su 

experiencia vital. 

 

Finalmente, la perspectiva de Heidegger (2006) sobre el ser-en-el-mundo se 

desarrolló comprensivamente en los hallazgos, mostrando como la existencia humana 

está ligada a su contexto “El Dasein es un ente que no solo se comprende en su ser, sino 

que este comprender se constituye en el modo de ser de su ser” (p.154).  Desde el 

entorno y la cotidianidad expresados por PHM47, se reconoció el ámbito constitutivo de 

la comprensión que se tiene del mundo, que surge de la precomprensión que los sujetos 

poseían del lugar donde existían.  Esta vinculación con la vida diaria del estudiante 

significó reconocer que su acceso a la MHC se daba a través de su propio ser-histórico, 

de su familiaridad con el mundo que habitaba.  La memoria se hizo inteligible mediante 

la experiencia situada, y el aprendizaje construido a partir de esas vivencias ofreció una 

comprensión profunda de cómo la historia se arraigaba en la existencia situada de los 

estudiantes de la IEGAVC de Cali. 

 



127 
 

Figura 21 
La experiencia de aprendizaje contextualizada y expandida más allá del aula 

 

 

Integración y discusión de resultados 

 

De acuerdo con la metodología holística propuesta por Hurtado y Barrera (2000) 

la integración y presentación de resultados fue fundamental para alcanzar una 

comprensión más profunda y completa de los fenómenos estudiados.  Enfatizaron que 

“los resultados deben organizarse e integrarse en un todo coherente que proporcionara 

al investigador una visión completa y clara” (p.228). De este modo, en el presente estudio 

se implementó la triangulación de datos, una estrategia que permitió expandir y 

profundizar la comprensión del fenómeno de la MHC en el contexto educativo.  

 

Durante el momento fenomenológico de la interpretación de hallazgos para los 

informantes clave padres de familia y docentes, enfatizaron en el pasado como guía para 

la transformación, la no repetición y la corrección.  Ellos estimaron que la MHC es crucial 

para aprender de los errores del pasado y generar cambios positivos. Esta perspectiva 



128 
 

coincidió con la “memoria ejemplar” de Todorov (2000) que destacaba la importancia de 

extraer lecciones universales para evitar repeticiones perjudiciales.  Asimismo, la “praxis 

dialéctica” de Freire (1994) subrayó la necesidad de combinar la reflexión crítica con la 

acción transformadora para impulsar un desarrollo social significativo. 

 

En cuanto a la comprensión del pasado y su intrínseco enlace con las 

problemáticas sociales y el entorno, se valoró cómo los estudiantes, padres de familia y 

docentes lo consideraron ineludible.  Aquí se destaca Heidegger (1927) con su noción 

de ser-en-el-mundo destacó la inseparabilidad de la experiencia humana y su contexto. 

De igual modo, la teoría de los “marcos sociales” de Halbwachs (1994) evidencio que no 

es neutral, sino que se forma dentro de estructuras sociales específicas.  Adicionalmente, 

el estudio reconoció el conocimiento histórico como una lectura activa de la realidad 

fundamental para proyectar el por-venir, lo cual se alineo con la perspectiva de Todorov 

(2000) sobre “la historia como interpretación” enfatizando en su dimensión hermenéutica 

en la comprensión del pasado y la combinación de la información documentada con 

vivencias. 

 

El estudio también evidenció el reconocimiento de la escuela cómo un laboratorio 

de conciencia histórica y agente de transformación.   Los informantes clave “docentes” 

mostraron a la escuela cómo un espacio activo en la construcción de la conciencia 

histórica Coherentemente con la pedagogía liberadora de Freire (1994) se reconoció el 

papel protagónico de la institución educativa en la construcción de la memoria colectiva 

que empoderará a los estudiantes.  La “memoria ejemplar” Todorov (2000) se relacionó 

a su vez, con la capacidad de la escuela para guiar la acción presente y futura, 

subrayando la necesidad de afianzar los niveles de interpretación histórica. Esto último 

se conectó con los “trabajos de la memoria” que Jelin (2000) desarrolló ampliamente 

destacando su relevancia en la estructuración. 

 

Se reconoció el poder intrínseco de las narrativas personales y la intersubjetividad 

en las relaciones entre estudiantes, entre padres e hijos y entre estudiantes y docentes. 

La construcción del aprendizaje profundo y significativo de la historia fue reconocida por 



129 
 

Jelin (2000) quien resaltó la importancia de las narrativas testimoniales para la 

elaboración el pasado.  Igualmente, Todorov (2000) subrayó la relevancia del diálogo y 

la interacción en el proceso educativo, elementos que resultaron esenciales para que los 

participantes construyeran sentido a partir de sus experiencias compartidas y colectivas 

 

Finalmente, este estudio reveló una visión compartida desde las voces de los 

informantes clave, estudiantes, padres de familia y docentes sobre la importancia de la 

MHC en la IEGAVC cómo herramienta para la transformación individual y social.  La MHC 

no se limitó a recordar el pasado, sino que se convirtió en una guía para la acción 

presente y en lo que está por-venir, permitiendo aprender de los errores y construir un 

futuro más consciente. La comprensión del pasado apareció hondamente ligada al 

contexto social y cultural, y la escuela desempeño un papel fundamental en la 

construcción de una conciencia histórica crítica.  La narración de experiencias personales 

y el diálogo resultaron esenciales para un aprendizaje significativo, empoderando a los 

estudiantes cómo agentes activos de su propia historia.   

 

El estudio también identificó problemáticas y desafíos inherentes a este proceso, 

tales como la manipulación de la historia por narrativas hegemónicas, la dificultad para 

construir una conciencia colectiva unificada y la resistencia al cambio.  Se reconoció que 

la superación de estos desafíos requirió un esfuerzo conjunto en el desarrollo de una 

pedagogía que fomentará consistentemente el pensamiento crítico, el diálogo abierto y 

la acción transformadora en la comunidad educativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

 

 

MOMENTO V 

 

 

FUNDAMENTACIÓN TEORICA 

 

 

 

La intención central de esta investigación radicó en construir fundamentos teóricos 

para comprender las implicaciones de la Memoria Histórica-Colectiva (MHC) en el 

proceso educativo, buscando las huellas que resonaron en la formación de la comunidad 

Educativa General Alfredo Vásquez Cobo en Cali. En esta dirección se exploró desde las 

pre-compresiones pedagógicas, sociales e históricas, la situación de los sujetos y actores 

educativos en el contexto de la MHC. Desde la fenomenología hermenéutica 

heideggeriana, esta condición de posibilidad para comprender y generar sentido permitió 

indagar la ruta de análisis y la interpretación de los significados, en las narrativas y en 

las prácticas relacionadas con la MHC, conducidas por el aprendizaje y la participación 

en la trayectoria formativa en la IEGAVC.  

 

Se presentaron entonces tres claves teóricas centrales, desarrollando en cada 

una dos pilares conceptuales que ilustraron la interconexión entre la dimensión 

existencial, social y transformadora de la MHC en el entorno educativo. Estas claves 

fueron las siguientes:  primero, la naturaleza inherentemente social y existencial de la 

MHC y su papel fundamental en la resignificación del sujeto a través de la interacción 

con el pasado y el presente, fundamentada en la conexión histórica y marcos sociales.  

Segundo, la naturaleza transformadora y ética-política de la MHC en la construcción de 

identidad y la resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio de diálogo 

crítico, fundamentado en: reflexión ética y escuela, como esfera pública y democrática.  

Finalmente, la concepción de la escuela cómo lugar de la memoria y un laboratorio de 



131 
 

conciencia social e histórica, fundamentada en la acción política y cultural y reconciliación 

de la memoria. 

 

 Desde estos enfoques, se manifestó y se descubrió la clave del modelo de 

resignificación desde la MHC que subrayó este estudio.  Estas procedieron de la 

comprensión profunda de las vivencias de los sujetos y actores educativos, interpretadas 

a la luz del marco teórico.  Esto permitió la consolidación de nuevos significados en el 

ejercicio de una base conceptual situada.  La articulación de estas dimensiones ofreció 

una visión integral de cómo la memoria actuó como catalizador para la transformación 

individual y colectivo dentro del entorno educativo.  

 

Al conectarse la facticidad histórica de los estudiantes con “el ser arrojado en el 

mundo” de Heidegger (1927), con los “marcos sociales” de la reconstrucción social del 

pasado en Halbwachs (1994), se valoró al centro de las concepciones de la escuela 

cómo laboratorio de conciencia crítica.  Se enfatizó la necesidad de abrirse a reflexiones 

críticas y éticas en la resignificación del sujeto y la praxis crítica con Freire (1994).  Para 

entender la escuela cómo “esfera pública democrática” y a los docentes cómo 

trabajadores culturales desde la acción política y cultural del currículo con Giroux (1992), 

hasta la revisión de los pasados conflictivos y las cicatrices de la memoria, con el 

desarrollo de habilidades emocionales de Nussbaum (2002) y la reconciliación de Jelin 

(2002) en conexión con la memoria literal y ejemplar de Todorov (2000), se estableció 

una sólida base teórica para la resignificación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

Figura 22 
Claves teóricas centrales de la interconexión entre la dimensión existencial, social y 
transformadora de la MHC en el entorno educativo 

 
 
 

 

La naturaleza inherentemente social y existencial de la MHC y su papel 

fundamental en la resignificación del sujeto a través de la interacción con el 

pasado y el presente. 

 

 La naturaleza inherentemente social y existencial de la MHC y su papel 

fundamental en la resignificación del sujeto se exploraron a través de la interacción con 

el pasado y el presente.  Al escuchar y descubrir los relatos de los estudiantes, padres 

de familia y docentes, surgió la pregunta sobre: ¿qué significa la memoria, que marcas 



133 
 

históricas quedan y cómo se hace para enfrentar la propia existencia? Se encontró que 

la memoria no representaba un peso sino, una posibilidad de ser y de abrirse a 

reflexiones críticas y éticas para transformar las normalizaciones con las que se habían 

concebido a estos sujetos educativos.  Se descubrió la esencia de este fenómeno, que 

manifestó activamente y de forma ejemplar en sus voces. De acuerdo con Heidegger 

(2009), “El Dasein es su ser-en-el-mundo.  Y este ser-en-el-mundo significa estar ya-

siempre-ahí-con-los-otros, en un mundo que siempre es un mundo compartido” (p.118).  

 

La centralidad de este estudio resonó en el proceso mediante el cual los 

estudiantes dejaron de ser pasivos ante un pasado que los “arrojó” y se convirtieron en 

agentes conscientes que intervinieron en su propia identidad y contexto.  Esta dimensión 

de la facticidad histórica constituyó el punto de partida para comprender que los 

acontecimientos pasados, que tocaron la identidad de los estudiantes, moldearon las 

acciones del presente y fueron fuente de desnormalización. 

 

  Cuando las memorias se escaparon de ser solo un recuerdo, se descubrió en 

ellas una dimensión inherente a la existencia humana, lo cual implicó, en los imaginarios 

de los sujetos educativos, un condicionamiento pre-reflexivo por el pasado. Sin embargo, 

la persistencia de conductas ancladas por las huellas de la crianza o del desconocimiento 

podría resultar destructiva revelando mentalidades atrapadas en condicionamientos 

culturales o comerciales, y finalmente poniendo de manifiesto un anclaje inauténtico 

sobre el pasado.  La teorización cuestiono ¿qué consecuencias puede desarrollar este 

inconsciente irreflexivo en los significados que queda en los sujetos educativos?, 

subrayando la necesidad de la reflexión crítica. 

 

La experiencia situada como fundamento del conocimiento de la MHC se reflejó 

en las narrativas de los entrevistados, revelando que la MHC en Cali no era una 

abstracción, sino una experiencia encarnada en el "entorno de las problemáticas" de la 

ciudad. Como sugirió Heidegger (1927) con su Dasein, la comprensión del pasado 

resultó inseparable del "ser-en-el-mundo" y de los marcos sociales que, según 

Halbwachs (1994), configuraron la memoria colectiva. Esto implicó que las prácticas 



134 
 

educativas debían priorizar el análisis del contexto local y sus desafíos históricos como 

punto de partida para la reflexión, permitiendo a los estudiantes conectar directamente 

con la realidad que había moldeado a su comunidad. 

 

La MHC se convirtió, entonces, en la vía para que los estudiantes tomaran 

conciencia de su “posibilidad-de-ser”, de su propia historicidad, transformando la 

memoria de un peso a una posibilidad de ser, a un modo auténtico y responsable.  En 

diálogo con Jelin (2002), Freire (1994) y Heidegger (1927), se identificó que los sujetos 

educativos no son simples receptores.  Se evidenció que, en ellos, la memoria se 

experimentó subjetivamente (valorando logros y dificultades), se procesó activamente (a 

través de la curiosidad y el diálogo entre pares) y se tradujo en agencia y participación 

(ejerciendo "voz y voto" en situaciones de resistencia). Con los estudiantes de la IEGAVC 

de Cali se demostró una profunda posibilidad consciente de ser, de que la memoria no 

era un hecho estático, sino una fuerza viva que moldeó su identidad, impulsó la reflexión 

crítica y fomentó la acción transformadora en su presente y futuro. 

 

Para conceptualizar esta consideración, se observó que, en la vida diaria, como 

aula ampliada de la MHC se destacó que el "momento" y el "lugar" del aprendizaje 

histórico son la vida diaria y el entorno familiar y comunitario. Esto implicó que la escuela 

debía reconocer y validar el "mundo vivido" de los estudiantes como un currículo implícito 

y vital para la memoria histórica. Un acercamiento teórico debía integrar esta concepción, 

donde el aprendizaje no era solo una recepción de información, sino una constante 

interpretación del entorno circundante que contenía las huellas del pasado y comprendía 

al sujeto cómo un ser históricamente situado. 

 

En la construcción social de la memoria, conectando los hallazgos que se amplió 

la reflexión sobre las interacciones humanas y las estructuras comunitarias, los docentes 

y los padres de familia percibieron la escuela y la familia cómo “marcos indispensables” 

donde de acuerdo con Halbwachs (1994):  

“No es el pasado el que conserva y se impone a la memoria colectiva, sino que es 
la sociedad la que reconstruye constantemente el pasado a partir de sus necesidades y 



135 
 

sus marcos presentes.  El recuerdo no es una reproducción, sino una reconstrucción que 
siempre tiene lugar en el presente y esta influenciado por él” (p.58). 

 

Se reviso que el pasado fue construido constantemente en el presente a través de 

estos marcos.  A partir de este acercamiento a la MHC en la comunidad General Alfredo 

Vásquez Cobo de Cali surgió la inquietud de ¿en qué se fundamenta esta edificación del 

presente en el pasado y en qué características institucionales educativas necesita 

desarrollarse?  Se sostuvo que consistió en un proceso profundamente social y 

pedagógico, donde la comunidad fue el principal agente de transmisión y resignificación.  

Las prácticas educativas debían ser dialógicas, participativas y orientadas a la acción, 

utilizando la memoria no solo para comprender el pasado, sino para fortalecer lazos, 

consolidar principios, valores y cimentar activamente un futuro más justo y cohesionado, 

asumiendo la "responsabilidad" de cómo se vivía y se mantenía ese legado.  

 

La escuela como marco indispensable, al ser un lugar de la memoria y un 

laboratorio de la conciencia histórica, se convirtió en un marco social crucial de 

articulación de diversas memorias. A partir de estas múltiples narrativas, se destacó el 

desafío de construir una conciencia colectiva, donde apareció la tensión: ¿qué tipo de 

dificultad propia del imaginario y del carácter de la idiosincrasia colombiana aparece?  

Esta se perfilo en que “muchas personas se centran en resolver sus propios problemas 

y pocas piensan en el otro. Esto dificulta la construcción de una conciencia colectiva" 

cómo señala Jelin (2002), quien afirmó que: 

La memoria no es algo dado, sino un proceso de construcción social en el cual se 
ponen en juego diferentes intereses y perspectivas.  La articulación de las memorias 
individuales y colectivas es un trabajo que requiere esfuerzo y un reconocimiento del otro 
(p.45). 

 

Se hizo evidente la vivencia compartida “de los trabajos de la memoria” para 

comprender cómo estas "marcas" del pasado configuraron el "ser-ahí" de los estudiantes 

y de la comunidad en Cali.  Esto impulsó la necesidad de un reconocimiento profundo de 

que la MHC se convirtió en un imperativo ético.  De acuerdo con Todorov (2000) se 

confronto y superó el pasado doloroso, siendo concluyente en la construcción de su 

identidad individual y colectiva. 



136 
 

 

Finalmente, el pasado, que se internalizo existencialmente, se moldeó y se hizo 

consciente a través de las interacciones sociales y las estructuras colectivas.  La 

resignificación del sujeto ocurrió cuando este pasado internalizado, con frecuencia 

inconsciente o provocador de conductas normalizadas, llevo a la reflexión crítica dentro 

de esos marcos comunitarios. 

 

Figura 23 
La resignificación del sujeto a través de la interacción con el pasado y el presente 

 

 



137 
 

La naturaleza transformadora y ética-política de la MHC en la construcción de 

identidad y la resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio 

de diálogo crítico. 

 

En conexión con la MHC con la construcción de la narrativa histórica propia del 

estudiante y la necesidad de una educación diferente que analizara críticamente la 

realidad para favorecer una ética colectiva, apareció cómo un fundamento la pedagogía 

crítica de Freire (2002).  Ante una experiencia educativa que no podía permanecer 

neutra, se conceptualizo la necesidad de abrirse a reflexiones críticas y éticas en el 

escenario de la MHC cómo acción transformadora que intervino el presente, a partir del 

papel del currículo cómo un “tejido vivo” que atendió y comprendió las voces de los 

marcos sociales. El énfasis se puso en la experiencia compartida cómo fuente de valores 

y la valoración de la historia comunitaria, de intersubjetividades, para la resignificación 

del sujeto cómo eje central de este estudio. Este fundamento se sustentó en dos a partir 

de la noción del Dasein y la conexión con la escuela cómo esfera pública democrática. 

 

La historicidad propia del sujeto y la comunidad fueron una “posibilidad de ser” 

auténtico y responsable en el presente.  ¿Cuál es el camino de descubrimiento del ser 

ahí ante la permanencia en la contradicción inconsciente de la repetición mecánica de 

comportamientos?  Esto transformó la memoria de la definición de un sujeto atado a 

patrones no corregidos, a una vía de resignificación a través del diálogo y la comprensión 

de cómo el pasado moldeaba su ser-ahí. En atención a este fundamento, Heidegger 

(1927) estimulo con que: 

La pregunta no es un mero acto intelectual, sino un modo fundamental de 
ser del Dasein.  Es en el preguntar que el Dasein se abre a la comprensión 
del sí mismo y del mundo, buscando el sentido de su existencia y de aquello 
que le adviene en el tiempo.  La curiosidad, en su forma auténtica, es una 
busque de sentido que impulsa al Dasein a develar lo oculto y a situarse 
ante su facticidad histórica (p.15) 
 

 Una necesidad que permitió ir más allá de la repetición inconsciente 

cuestionándola, con lo cual se subrayó la función ética y transformadora de la MHC en 

la educación. El desarrollo de ese “tejido vivo”, mostró cómo el currículo de MHC se 



138 
 

convirtió en un campo de lucha contra narrativas dominantes, empoderando a los 

estudiantes (del “ser- posibilidad” heideggeriano) para ser sujetos de la historia y no 

simples objetos. Se fundó una comprensión de cómo la educación intervino para 

“cuestionar el estado de las cosas” y ¿en qué posición la escuela cumple su misión en 

orden a sus facultades constitucionales y vitales para ejercer su responsabilidad social? 

 

Del concepto de la escuela como esfera pública democrática de Giroux (1992) se 

tomó la idea de “reconsiderar la escolarización cómo una forma de política cultural en 

lugar de tenerla simplemente por una forma de dominación cultural” (p.179), concibiendo 

la escuela no solo un lugar de aprendizaje, sino como un espacio donde se disputaban 

y producían los significados.  Se reinterpreto la escuela cómo lugar de la memoria y 

laboratorio de la conciencia histórica, descifrándola cómo un espacio de resistencia y 

debate.  Los docentes intervinieron cómo intelectuales en la transformación de 

significados, representando una nueva forma de mediación cultural y política.  En esta 

dirección, necesitaron asumir una postura crítica, facilitar el diálogo y empoderar a los 

estudiantes para analizar la “facticidad histórica” y desafiar mentalidades dominantes. 

 

En línea de Freire (1994) y de Giroux (1994) se respaldó una pedagogía crítica, 

que además de problematizar la realidad, afianzará en los estudiantes sus actuaciones 

sobre ella.  Aquí emergió la condición para la resignificación del sujeto, proceso mediante 

el cual, además de percibir las ideologías que condicionaban intelectual y 

emocionalmente a los estudiantes, se generó agencia.  En este sentido Giroux (1992) 

redescubrió que era requisito del interés pedagógico saber “que traen los chicos al aula, 

interesarse de las condiciones históricas, sociales y políticas que crean experiencias 

vitales para esos chicos” (p.180), con lo cual pudieron dejar de ser pasivos ante un 

pasado que los “arrojó” y se convirtieron en agentes, cuya posibilidad de ser revisó la 

importancia de su identidad y de la responsabilidad con su contexto. 

 

Al considerar el currículo cómo un “tejido vital” y un “campo de lucha”, se desfiguró 

la observancia opresora de las narrativas dominantes, comprendiendo y descubriendo 

que los estudiantes eran sujetos de la historia. La memoria histórica colectiva (MHC) en 



139 
 

la comunidad educativa general Alfredo Vásquez Cobo en Cali fue un fenómeno 

ineludiblemente marcado por la violencia, cuyas "secuelas” formaron la experiencia 

individual y colectiva en el presente. La escuela, por lo tanto, se convirtió en un espacio 

definitivo para el "trabajo de la memoria", y no solo para registrar los hechos, sino para 

comprender cómo estas "marcas" del pasado configuraron el "ser-ahí" de los estudiantes 

y de la comunidad educativa en Cali, impulsando la necesidad de un reconocimiento 

profundo que permitiera la transformación y la construcción de un futuro consciente.   

 

Figura 24. 
La resignificación del sujeto, mediada por la educación con espacio de diálogo crítico  

 

Concepción de la escuela como lugar de la memoria y un laboratorio de 

conciencia social e histórica. 

 

El espacio de aprendizaje, el aula y la escuela no solo transmitieron el pasado, 

sino que lo activaron y resignificaron a través de un currículo vivo y una pedagogía de la 

acción transformadora.  Esto resultó esencial para que los estudiantes acogieran las 

cicatrices del pasado representadas en violencia, injusticia, desigualdades o 

discriminación.  Freire (2002) fue un referente fundamental, enfatizando que la escuela 

y el currículo debían ser un tejido vivo que integrara la historia con la experiencia de vida 



140 
 

de los estudiantes, su ámbito doméstico, su mundo vivido. En términos de Giroux (1997) 

“se analiza cómo el currículo puede ser utilizado para desestabilizar las narrativas 

dominantes y promover una visión más inclusiva de la sociedad” (p.179) entendiendo 

que existía un desafío expreso a las estructuras de poder existentes, con lo cual se 

requería la promoción de una pedagogía radical que fomentara la agencia de los 

estudiantes.  

 

 En el contexto de la MHC, se buscó enriquecerla como una herramienta de 

emancipación para desmantelar las desigualdades sociales.  Al observar la complejidad 

de su realidad, de su propia existencia, la MHC se convirtió en una fuerza activa para 

intervenir el presente y cuestionar lo establecido.  La escuela, mediante la resignificación 

de la MHC, debía guiar a los estudiantes y a la comunidad hacia una identidad más 

resiliente, consciente y orientada al progreso.  Esta visión enfatizo el papel de la 

educación cómo un impulsor de transformación profundo y significativo 

 

En este sentido, la institución educativa cómo lugar de la memoria fue un 

escenario decisivo donde se integraron las vivencias y la existencia de los estudiantes. 

El currículo debió surgir cómo una un tejido de relaciones y significados que facilitó el 

análisis y la interpretación de la complejidad de la realidad. Así, la comprensión de la 

MHC en la escuela trascendió el proceso racional o cognitivo, exponiéndose cómo un 

lugar de comprensión y apoyo que contribuyó directamente a la resignificación del sujeto 

social desde la intersubjetividad.  Esto involucró necesariamente las dimensiones 

emocionales de los estudiantes y de la comunidad.  Promoviendo el desarrollo de 

habilidades emocionales cómo la empatía, la autoconciencia emocional, la regulación de 

emociones difíciles como el dolor o la ira, y la compasión. 

 

Estos elementos fueron clave para que los estudiantes pudieran confrontar 

narrativas complejas, y procesar cicatrices sin caer en la negación, con el ánimo de 

construir una ética colectiva. En la perspectiva de Nussbaum (2001) quién consideró que: 

“las emociones, argumentaré, no son solo erupciones irracionales alocadas; son juicios 

valorativos, que de hecho encarnan nuestras creencias sobre el valor” (p.19), se reforzó 



141 
 

la aproximación a la MHC, al valorar emocionalmente las interacciones que los 

estudiantes, padres de familia y docentes tuvieron sobre los hechos.  La resignificación 

implicó guiar a los estudiantes a reconocer y reevaluar conscientemente estos “juicios 

valorativos” emocionales vinculados al pasado.  

 

 Con lo cual, se intervino el presente para cuestionar y enfrentar secuelas de la 

violencia y la injusticia, promoviendo directamente esfuerzos de paz y reconciliación en 

medio de las cicatrices que pudieran aparecer en el entorno escolar.  El cultivo de estas 

capacidades reflejó un componente esencial del proceso de resignificación, 

transformando a los estudiantes en sujetos históricos y sociales más conscientes, éticos 

y proactivos.  Este enfoque destacó la agencia de los individuos en la construcción de un 

porvenir más justo y equitativo. 

 

En diálogo con Heidegger (1927), Halbwachs (1994), Jelin (2002) y Freire (1994), 

se teorizó que la memoria histórica colectiva (MHC) en la comunidad educativa, 

representó un proceso existencial y ético que buscó romper con la "normalización" de 

patrones de comportamientos dañinos. También la escuela tuvo en la capacidad de 

reconocer la "continuidad" de la violencia, especialmente en la victimización de la niñez. 

Por lo tanto, emergió cómo un espacio vital para la desnormalización, el reconocimiento 

profundo y el desarrollo de una conciencia crítica y transformadora 

 

Finalmente, la escuela cómo laboratorio de conciencia y empoderamiento 

redescubrió el conocimiento del pasado, que no fue un fin en sí mismo, sino un medio 

para el crecimiento personal y colectivo.  Este espacio formó seres humanos capaces de 

reflexionar críticamente sobre su realidad para transformarla, influenciando a los 

estudiantes y la comunidad para moldear una identidad más resiliente, consciente y 

orientada al progreso a través de la resignificación de identidad a partir de la MHC. 

 

En este horizonte, se concibió el aprendizaje cómo una “praxis liberadora” que 

partió de la problematización de la realidad concreta. Para la comunidad General Alfredo 

Vásquez Cobo, esto significó que la MHC no debía ser una asignatura ajena, sino un 



142 
 

diálogo constante entre el pasado y el presente personal y colectivo. Se necesitó 

promover conexiones activas entre los eventos históricos y las experiencias vitales de 

los estudiantes, fomentando la reflexión y el sentido crítico, que provocaba la 

reconciliación. 

 

Figura 25 
La escuela como laboratorio de conciencia social e histórica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

 

 

MOMENTO VI 

 

 

 

REFLEXIONES Y CONSIDERACIONES FINALES 

 

 

 

La investigación invitó a considerar que la implementación de dinámicas 

educativas que promovieran la resignificación del sujeto a través de la MHC implicó un 

profundo desafío pedagógico de gran escala. Este proceso pudo estar condicionado por 

las percepciones y comprensiones divergentes de la realidad actualidad, determinadas, 

perfiladas o moldeadas por un sistema educativo.  Se desafió una enseñanza que facilitó 

la conexión existencial de los estudiantes con esos eventos pasados y sus repercusiones 

en el presente y en lo por-venir. Esta educación, interpelada por la inmediatez, necesitó 

ser un espacio de articulación de memorias diversas donde pudieran entrar en diálogo, 

confrontarse y complementarse, incluso cuando resonara en ellas la incomodidad o el 

doloroso desocultamiento de los sucesos.  

 

Redescubrir a los sujetos en una comprensión pedagógica novedosa, reveló la 

persistencia y renovación del desafío educativo, confrontando cada momento con el 

devenir histórico donde enseñar reclamó siempre la conciencia y realidad existencial de 

las personas.  Se redescubrió y reafirmó, de acuerdo con el pensamiento de Heidegger 

(1927) y de Freire (2002), el papel ineludible de la dimensión dialógica, del poder de la 

palabra y del sustento ontológico inherente a lo expresado, que abrió el mundo al ser.  

Aquí estuvo el desafío: sin perderse en las confusiones del pasado, se buscó reivindicar 

la conciencia activa de la existencia. 

 



144 
 

En este momento de la reflexión originaria de la investigación, se procuró reconocer el 

desconocimiento o la insuficiente conciencia del pasado de los estudiantes, lo cual actuó 

como un obstáculo que normalizó conductas con potencial de afectar negativamente el 

desarrollo comunitario. Al subestimar esta “facticidad histórica”, se pudo mantener al 

sujeto anclado, atado a patrones socio-históricos no corregidos.  En este sentido, la 

escuela pudo haber estado al servicio de una educación instrumentalizada, donde la 

conciencia del estudiante reprodujo una interpretación prefabricada.  El docente, por su 

parte, suspendió el juicio, evitando trascender lo superficial e impuesto, en lugar de 

buscar una comprensión genuina y auténtica de la realidad experimentada. 

 

Así, la insuficiente aprehensión del pasado perfiló en todos los actores educativos 

un estado de confort inconsciente, obstaculizando la superación de patrones históricos, 

lo que generó un desacierto en la rectificación y una posible reproducción subestimada 

de la comprensión existencial.  Se percibe en el sector educativo que esta normalización 

atravesó la esencia vocacional del magisterio, que, en su afán progresar y forjar su 

devenir, descuidó el valor de su compromiso social, histórico y vital para la estructuración 

de seres humanos confiados a su tarea educativa.  Los estudiantes, por su parte 

desamparados sin la presencia parental, fueron instrumentalizados y utilizados por el 

Estado y permanecieron desconocidos por sus docentes. 

 

En esta dirección, se abrió una línea de investigación notablemente válida para 

desarrollar, a partir de la limitada conciencia del pasado de los estudiantes y del entorno 

escolar, una propuesta de metodologías pedagógicas específicas. Esta pudo enfocarse 

en el diseño, implementación y evaluación, sustentada en los aportes teóricos expuestos 

y afirmados en las construcciones de Heidegger (1927), de Halbwachs (1994) y de 

Nussbaum (2001).  El propósito fue promover activamente la resignificación del sujeto, 

el desarrollo de sus competencias y habilidades emocionales en el aula de la media 

vocacional, lo que pudo proyectarse en estudios de caso que abordaran pasados 

conflictivos y sus impactos en la comunidad educativa. 

 



145 
 

Ante la dificultad de edificar una conciencia colectiva, este estudio invitó a 

considerar que la clave radicó en la articulación de diversas memorias.  La educación 

debió ser un espacio donde estas memorias pudieran dialogar, confrontarse y 

complementarse.  Dado que los marcos externos a la escuela influyeron en la 

construcción de la MHC, la institución pudo dialogar y colaborar con estos marcos 

familiares y comunitarios para una articulación significativa.  La resignificación no fue un 

acto individual, sino que implicó un proceso social y ético, identificando los problemas 

compartidos y las necesidades de contemplar al otro desde la construcción colectiva.  

Este fue un proceso en tensión, cómo señaló Jelin (2002) y requirió acciones 

pedagógicas que abrieran a reflexiones críticas y éticas para transformar las 

normalizaciones de comportamientos perturbadores, fomentando una ética colectiva. 

 

En un ambiente propicio, en esta atmósfera donde los estudiantes se nutrieran de 

sistemas de valores colectivos e individuales a partir de la experiencia compartida, 

pudieron, con la debida orientación pedagógica, forjar una ética colectiva.  Fueron 

diversas las estrategias pedagógicas que pudieron favorecer esta resignificación, 

impulsando una cultura del encuentro, el reconocimiento y el debate.  Sin embargo, 

pudieron quedar al descubierto intenciones sin concreción, que no reflejaran en el actuar 

docente la ética pedagógica que los representara.  La MHC exigió una profunda 

responsabilidad socio-histórica por parte de la labor educativa, pues pudo no estar al 

nivel del momento histórico en el que coexistió, y sus reflexiones acríticas pudieron 

favorecer comportamientos contraproducentes al desarrollo humano, ético, consciente 

que necesitó recrear el escenario educativo.  Fue la responsabilidad pedagógica 

personal la que representó la obligación con la MHC. 

 

La resignificación del sujeto histórico y social implicó comprender las experiencias 

de quienes nos precedieron y coexistieron con nosotros, especialmente en contextos de 

hostilidades.  La imaginación narrativa resultó clave para propiciar la empatía y la 

consideración del otro, lo que fomentó una conexión más profunda con las vivencias 

ajenas. Esta perspectiva desarrollo elementos esenciales de competencias en 

habilidades emocionales que permitieron redescubrir el significado de los actores 



146 
 

educativos en relación con su historia compartida. Se subrayó la importancia de que los 

estudiantes se apropiaran de esta narrativa para construir una identidad más consciente 

y comprometida, posibilitando la confrontación de relatos complejos y la elaboración de 

secuelas sin caer en la negación, forjando así una ética colectiva. 

 

Comprender las experiencias ajenas e imaginar un entorno amable, empático   y 

acogedor resultó posible en la medida en que se favoreció el desarrollo de habilidades 

emocionales y competencias interpersonales que redescubran el “Dasein” de docentes, 

padres de familia y estudiantes que compartieron y vivieron la historia. Al respecto la 

ética colectiva, fue imperativo abordar las narrativas disociadoras que fragmentan el 

escenario educativo, propiciando la negación y la inestabilidad laboral, emocional y 

profesional de quienes se habían formado pedagógicamente para responder a la 

complejidad de los desafíos.  Estos fueron traídos del pasado y proyectados en el 

presente, lo que requirió dejar una impronta vital en las trayectorias educativas que se 

desarrollaron. 

 

El escenario educativo fue objeto de análisis e interpretación en este estudio, el 

cual invitó a observar que era un espacio de construcción ética ante las realidades 

complejas de los estudiantes y del grupo social. Debió fomentar una atmosfera donde 

los estudiantes se nutrieran de sistemas de valores colectivos e individuales a partir de 

la experiencia compartida.  Debió conducir a la construcción de una ética colectiva que 

se surgiera del reconocimiento y la reflexión crítica sobre la historia compartida de la 

comunidad y la construcción crítica de la narrativa histórica propia en el ambiente de la 

MHC.  Desde esta perspectiva el diálogo fue clave de la resignificación, en cuanto se 

convirtió en punto de partida lo que generó una cultura del encuentro, del reconocimiento 

y del debate. La labor educativa requirió una toma de conciencia profunda de la 

responsabilidad socio-histórica, conjugando la construcción compartida de la ética y el 

diálogo. 

 

La línea de estudio que se generó con este estudio pudo desarrollarse en la 

percepción docente sobre sus propios desafíos y necesidades formativas al abordar la 



147 
 

MHC para la resignificación.   También se vislumbró la posibilidad de diseñar indicadores 

o instrumentos de valoración sobre el grado de resignificación del sujeto en los 

estudiantes, con lo cual se pudo evaluar la efectividad de las intervenciones educativas 

pedagógicas. Estos enfoques permitieron afinar las estrategias pedagógicas y medir el 

impacto real de los procesos implementados en el aula, contribuyendo a darle lugar a la 

MHC cómo herramienta vital del proceso de enseñanza-aprendizaje. 

 

En otra dirección, se sugirió un estudio para desarrollar una evaluación de 

modelos curriculares para la MHC. Esto implicó estructurar el diseño, la implementación 

y los resultados de las propuestas curriculares específicas que integraran la MHC de 

forma transversal en la educación media.  Tal indagación contribuyó a la elaboración de 

programas pedagógicos más eficaces y a la incorporación sistemática de la Memoria 

histórica colectiva en el currículo escolar, buscando su resignificación continua y su 

pertinencia en la formación integral de los estudiantes. 

 

Quedaron algunas interrogantes expuestas al terminar este estudio, reflexionando 

sobre las obligaciones sociohistóricas que comprometieron los actores de la sociedad 

civil, las entidades gubernamentales y corporaciones transnacionales en la aprehensión 

de su pasado y de su porvenir: ¿la MHC resultó una mera manifestación cultural?, ¿las 

narrativas oficiales reconocieron el valor de las memorias de una comunidad educativa 

cómo la IEGAVC para posicionar las comprensiones y actuaciones consonantes con sus 

responsabilidades institucionales? ¿En la memoria de quién quedó la historia cómo un 

componente coexistencial sobre el cual se estuvo obligado a reflexionar? 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 
 

 

 

 

REFERENCIAS 

 

 

 

Alejo, M., & Osorio, B. (2016). El informante como persona clave en la investigación 
cualitativa. Gaceta de pedagogía, 35, 74-85. 

 
Almanza Marroquín, M. I. (2021). Una práctica pedagógica de la memoria en un contexto 

afectado por el conflicto violento. [Tesis Doctoral Universidad de los Andes, 
Bogotá] https://acortar.link/gSbgmX 

 
Arfuch, L. (2013). Memoria y autobiografía. Exploraciones en los límites.  Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica.  
 
ATLAS. ti Scientific Software Development GmbH. (2024). (Versión 24.0) 

 
Centro Nacional de Memoria Histórica [CNMH] Art. 5 del decreto 4803 

https://centrodememoriahistorica.gov.co/ 
 
Congreso de la República de Colombia. (2011, 10 de junio). Ley 1448 de 2011. Por la 

cual se dictan medidas de atención, asistencia y reparación integral a las víctimas 
del conflicto armado interno y se dictan otras disposiciones. Diario Oficial No. 
48.096. Recuperado en: 
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=43043 

 
Congreso de la República de Colombia. (2021, 8 de enero). Ley 2078 de 2021. Por medio 

de la cual se modifica la Ley 1448 de 2011 y los Decretos-ley Étnicos 4633 de 
2011, 4634 de 2011 y 4635 de 2011, prorrogando por 10 años su vigencia. Diario 
Oficial No. 51.551. 

 
Constitución Política de Colombia (1991)   Gaceta Oficial de la República de Colombia. 
 
Cartilla ABC del acuerdo final (2016) Recuperado en: 

https://www.cancilleria.gov.co/sites/default/files/cartillaabcdelacuerdofinal2.pdf 
 
Comisión para el esclarecimiento de la verdad y la no repetición [CEV]. (2022) No es un 

mal menor: niñas, niños y adolescentes en el conflicto armado (Tomo 8 del informe 
final).  Bogotá, D.C. recuperado en:  http://comisiondelaverdad.co/ 

 



149 
 

Comisión Internacional de Juristas, & Servicio Internacional de Derechos Humanos. 
(2007). Principios de Yogyakarta: Principios sobre la aplicación de la legislación 
internacional de derechos humanos en relación con la orientación sexual y la 
identidad de género. 

 
Cossio Sepúlveda, D. L., & Hincapié García, A. (2021). Construcción de paz y 

ciudadanía. entre la indiferencia y la memoria. [Tesis Doctoral Universidad de San 
Buenaventura, Medellín] Revista Perseitas, 9. https://acortar.link/mgKhbF  

 
Evaristo, A. M., & Denys, S. A. (202). La convivencia de la memoria y el olvido en el 

presente. [Tesis Doctoral Universidad Autónoma de Chapingo, México]. 
https://acortar.link/Kp1rrq 

 
Fuster Guillen, Doris Elida. (2019). Investigación cualitativa: Método fenomenológico 

hermenéutico. Propósitos y Representaciones, 7(1), 201-
229. https://dx.doi.org/10.20511/pyr2019.v7n1.267 

 
Freire, P. (2002). Pedagogía de la autonomía: saberes necesarios para la práctica 

educativa. Siglo XXI Editores 
 
Freire, P. (1994). Pedagogía del oprimido. WW Norton & Company. 
 
García-Vera, N. O. (2020). Educación, memoria histórica y escuela: contribuciones para 

un estado del arte. [Tesis Doctoral Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá] 
Revista colombiana de educación, (79), 135-170. https://acortar.link/mma3WP 

 
Gibu Shimabukuro, Ricardo; Xolocotzi Yáñez, Ángel (coordinadores). (2021). La 

experiencia del tiempo: Aportes fenomenológicos sobre la temporalidad. Editorial 
Biblos. Buenos Aires, Argentina. 

 
Giroux, H. A. A., & Tosaus Abadía, J. P. T. (1997). Cruzando límites: trabajadores 

culturales y políticas educativas. 
 
González, M. P. (2014). Historia, memoria y enseñanza de la historia: conceptos, debates 

y perspectivas europeas y latinoamericanas. Historia y memoria, (9), 275-311. 
 
Guerrero, R., Do Oliva T. & Do Prado M. (2019) La fenomenología en investigación de 

enfermería: reflexión en la hermenéutica de Heidegger. 
 
Halbwachs, M. (1994). La memoria colectiva. Prensas de la Universidad de Zaragoza 
 
Heidegger, M. (2022). Ser y tiempo. Editorial Universitaria de Chile.  
 
Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Siglo XXI de España Editores 
 
Jelin, E. (2018). Memoria. En R. Vinyes (dir.). Diccionario de la memoria 
colectiva. España: Gedisa. 

https://dx.doi.org/10.20511/pyr2019.v7n1.267
https://acortar.link/mma3WP


150 
 

 
Jurisdicción Especial para la Paz. (s.f.). Inicio. Recuperado de https://www.jep.gov.co/ 
 
León, E. A. (2009). El giro hermenéutico de la fenomenológica en Martín 

Heidegger. Polis. Revista Latinoamericana, (22). 
 
Martínez Miguélez, M. (1997). El paradigma emergente: Hacia una nueva teoría de la 

racionalidad científica (2a ed.). Editorial Trillas. 
 
Martínez, M. (2006). La investigación cualitativa (síntesis conceptual). Revista de 

investigación en psicología, 9(1), 123-146. 
 
Martínez, F. T. (2012). Fenomenología como método de investigación: Una opción para 

el profesional de enfermería. Revista de Enfermería Neurológica, 11(2), 98-101.  
 
Mate, R. (2008). Justicia de las víctimas: Terrorismo, memoria, reconciliación. Ánthropos. 
 
Maurice Halbwachs. (2004)., La memoria colectiva. Zaragoza: Prensas Universitarias de 

Zaragoza,  
 
Mendieta, J. C. (2015). Bases teórico-metodológicas del diseño de investigación en 

ciencias sociales y humanidades: Una guía práctica. 
 
Ministerio de Educación Nacional.  (2019).  Ley general de educación Disponible en:  

https://www.mineducacion.gov.co/portal/salaprensa/Noticias/391050:Pruebas-
Pisa-Mayo-2018-Un-reto-por-la-calidad [Consulta: 2021, julio,26] 

 
Monistrol Ruano, O. (2007). El trabajo de campo en investigación cualitativa (II). Nure 

Investigación, 29, Julio-agosto. Recuperado en: 
https://www.nureinvestigacion.es/OJS/index.php/nure/article/view/350 

 
Núñez, L.P. (2021) Memorias en el aula: discursos y prácticas pedagógicas sobre el 

pasado reciente en la enseñanza de la historia en escuelas secundarias en 
Santiago de Chile (Tesis de doctora, Pontifica Universidad Católica de Chile) 
Repositorio UC. 

 
Nussbaum, M. C. (2001). Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions (p. 19). 

Cambridge University Press. 
 
Olaya López, R. (2020). El lugar de la memoria en el aula: la escuela como camino de 

acogida. [Tesis Doctoral Universidad Católica de Manizales] 
https://repositorio.ucm.edu.co/handle/10839/3051 

 
Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. (2021). 

Reimaginar juntos nuestros futuros: Un nuevo contrato social para la educación. 
UNESCO. Recuperado en: 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000379381_spa 

https://www.jep.gov.co/


151 
 

 
 
Plan de mejoramiento institucional (PMI) 2021. Institución Educativa General Alfredo 

Vásquez Cobo 
 
Strawson, P. (1995). Libertad y resentimiento. Barcelona: Paidós. 
 
Suddick, K. M., Cross, V., Vuoskoski, P., Galvin, K. T., & Stew, G. (2020). The Work of 

Hermeneutic Phenomenology. International Journal of Qualitative Methods, 19, 1–
14. 

 
Todorov, T. (2000). Memoria del mal, tentación del bien. Península 
 
Trejo Guajardo, M. A. (2010). Metodología de la investigación: Una propuesta para 

elaborar tu tesis. Pearson Educación. 
 
Unidad para las Víctimas. (s.f.). Avanzamos por la reparación de las víctimas del 

conflicto. Recuperado de https://www.unidadvictimas.gov.co/ 
 
Universidad Pedagógica Experimental Libertador Vicerrectorado de Investigación y 

Postgrado (2022). Manual de Trabajos de Grado de Especialización y Maestría y 
Tesis Doctorales. Fondo Editorial de la Universidad Pedagógica Experimental 
Libertador (FEDUPEL).  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.unidadvictimas.gov.co/


152 
 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

INSTRUMENTOS 

 

 

GUION DE PREGUNTAS para estudiantes  

 

1. ¿Qué piensa Usted sobre los acontecimientos vividos durante el pasado en su 

comunidad?  

2. Ahora te pregunto ¿Qué importancia debe asignar la escuela a los acontecimientos 

del pasado? 

3. ¿Considera Usted que en la escuela se hable sobre la historia y de la memoria de los 

hechos del pasado? ¿por qué?  

4. ¿Qué labor debería desarrollar la escuela sobre la historia y las situaciones que han 

pasado antes en la comunidad?  

5. ¿Cree Usted que aprender sobre pasado nos ayuda a entender mejor como actúan 

hoy día las personas que habitan la comunidad?  ¿por qué?   

6. (estudiantes) ¿Qué historias se deben comentar en la escuela sobre los 

acontecimientos ocurridos en la comunidad que les haya llamado su atención? Favor 

explique.  

6.1. (estudiantes) ¿Qué historias se deben comentar en la escuela sobre los 

acontecimientos ocurridos en el país que les haya llamado su atención? Favor explique.  

7. ¿Cómo se aprende mejor la historia de la comunidad, escuchando historias o leyendo 

libros?  



153 
 

8. ¿Por qué es necesario que en la escuela y en la comunidad, las personas hablen de 

los acontecimientos del pasado? 

9. Como habitantes de esta comunidad, ¿En qué oportunidades la escuela le ha ayudado 

para comprender los tiempos del pasado en el país y la comunidad?   

 

GUION DE PREGUNTAS padres de familia 

 

1. ¿Qué piensa Usted sobre los acontecimientos vividos durante el pasado en su 

comunidad?  

2. Ahora te pregunto ¿Qué importancia debe asignar la escuela a los acontecimientos 

del pasado? 

3. ¿Considera Usted que en la escuela se hable sobre la historia y de la memoria de los 

hechos del pasado? ¿por qué?  

4. ¿Qué labor debería desarrollar la escuela sobre la historia y las situaciones que han 

pasado antes en la comunidad?  

5. ¿Cree Usted que aprender sobre pasado nos ayuda a entender mejor como actúan 

hoy día las personas que habitan la comunidad?  ¿por qué?   

6. (padres) ¿Qué experiencias del pasado relacionadas con la historia de la comunidad 

han compartido los padres con sus hijos en las conversaciones en su hogar? 

7. ¿Cómo se aprende mejor la historia de la comunidad, escuchando historias o leyendo 

libros?  

8. ¿Por qué es necesario que en la escuela y en la comunidad, las personas hablen de 

los acontecimientos del pasado? 

9. Como habitantes de esta comunidad, ¿En qué oportunidades la escuela le ha ayudado 

para comprender los tiempos del pasado en el país y la comunidad?   

 

GUION DE PREGUNTAS para docentes 

 

1. ¿Desde su experiencia pedagógica ¿Cómo se debe fomentar la importancia de la historia 

de la comunidad en la escuela?  

2. ¿Cómo enseña Usted en su práctica pedagógica la historia de Colombia? y ¿Por qué lo 

hace?  



154 
 

3. ¿Qué desafíos ha encontrado al conectar la memoria histórica de la comunidad con el 

desarrollo de la conciencia histórica y social de los estudiantes en el aula?  

4. ¿Cómo fomenta en el aula la exploración y el compartir de historias y experiencias 

relacionadas con la historia y la memoria (personales, familiares, escolares, comunitarias)?  

5.  ¿Qué impacto significativo se origina en el aprendizaje de los estudiantes? 

6. ¿Cuál es su propósito al motivar en sus estudiantes investigar los temas relacionados con 

el pasado histórico?  

7. ¿Qué saberes personales ha identificado Usted en sus estudiantes sobre la explicación 

de los acontecimientos históricos recientes en su comunidad? 

8. En su opinión, ¿Por qué es necesario promover en los estudiantes la explicación de los 

sucesos históricos relacionados sobre la violencia en Colombia?  

9. ¿Qué tipo de formación necesitan los estudiantes para fortalecer en su práctica 

pedagógica la explicación histórica de la comunidad? 

10. ¿Cómo cree que la escuela puede contribuir a la construcción de una cultura de paz y 

reconciliación a través de la enseñanza de la historia de la comunidad?  

11. ¿Qué conocimientos deberían obtener los estudiantes para entender la historia de la 

comunidad?  

12. ¿Qué estrategias didácticas son necesarias para investigar la historia de la comunidad 

con efectos formativos en la conciencia crítica?  

13. ¿En su opinión, qué otros actores de la comunidad educativa consideran son importantes 

para apoyar este proceso de resignificación de la historia de la comunidad?  

14. ¿Qué recomendaciones darían para mejorar la formación de los futuros profesores en 

relación con la enseñanza de la historia comunitaria?  

15. ¿En qué aspectos se debería insistir para innovar la enseñanza de la historia de la 

comunidad en la formación integral de los estudiantes de educación media vocacional?  

Muestra de transcripciones 

Estudiante JH16-11.2 

[00:01–00:20] Hola, mi nombre es Juan Diego Cifuentes Cortés, tengo 16 años, estoy en 

el grado 11 y pertenezco a la institución educativa General Alfredo Vázquez Cobo. 

Primera pregunta, ¿qué piensa usted sobre los acontecimientos vividos durante el 

pasado en su comunidad? 

[00:22–00:40] porque más allá de la comunidad, en el país, los hechos más históricos, 

más significativos, más impactantes, 



155 
 

[00:44–01:00] han sido o por situaciones de violencia o mediante violencia. Es como si 

fuera la única forma de hacer sí o sí justicia, la única forma de hacer sí o sí un cambio, 

¿no? 

[01:02–01:18] Porque, o sea, uno también puede recurrir a otras medidas, ¿no? Como 

diálogo, acuerdos, pero cuando en realidad ya la situación es fuerte, 

[01:19–01:39] no hay esa justicia, esos derechos, ya uno se revela y como que ahí ya 

empieza a actuar uno con violencia. Es triste porque algunas personas han muerto 

reclamando sus derechos, 

[01:41–01:59] por esos acontecimientos, esas personas inocentes. Y pues por otro lado, 

tampoco es triste porque todo eso no fue en vano y se logró cosas que actualmente 

siguen presentes. 

[02:05–02:33] Pregunta número dos. ¿Qué importancia debe asignar la con la 

importancia de que conocer nuestro pasado es como para entender lo que somos 

actualmente, lo que hemos cambiado actualmente? 

[02:37–02:56] Porque nosotros como estudiantes también nos hacemos preguntas todo 

lo que ha pasado, por todo lo que 

[02:57–03:09] ha pasado el país, por todo lo que ha pasado los colombianos para llegar 

hasta lo que es ahora porque el pasado construye lo que es el presente. 

[03:11–03:31] Pregunta número 3, ¿Conoce usted que la escuela se hable sobre la 

historia y la memoria de los hechos del pasado? ¿Por qué? Bueno, yo considero que sí, 

es algo que se debe hablar en la escuela, 

[03:32–03:56] porque es importante reconocer de dónde somos, ¿no? Es importante 

reconocer lo que hemos pasado, ¿no? entonces, con lo dicho anteriormente, se puede 

concluir que algo debería implementarse, incluso ya se implementa en áreas del 

conocimiento como ciencias sociales 

[03:57–04:14] y también en castellano también se ve eso. Pregunta número cuatro, ¿qué 

labor debería desarrollar la escuela sobre la historia y las situaciones que han pasado 

antes en la comunidad. 

[04:18–04:38] En la comunidad, bueno, más allá del país, de hechos del país también, 

yo diría que las escuelas también deberían implementar como hechos históricos que han 

ocurrido también en nuestra comunidad 



156 
 

[04:38–04:51] en nuestro barrio, en nuestra residencia o pues también en la ciudad como 

eventos que hayan contribuido a un cambio 

[04:51–05:08] como el de el de cómo surgió la estatua de esa que queda por el mirador, 

la de Sebastián de Belalcázar, fundador de Cali, 

[05:10–05:31] como también la de cómo surgió el Cristo Rey, todos esos monumentos 

que representan un hecho histórico en nuestra ciudad, en nuestra comunidad también. 

Entonces la escuela debería tener el labor de contarnos esas historias, esas situaciones 

para poder 

[05:31–05:44] indagarlas y reflexionar sobre ellas. Pregunta número 5. ¿Cree usted que 

para aprender sobre el pasado nos ayude a entender mejor cómo actúan hoy las 

[05:44–06:03] personas que habitan la comunidad? Porque sí, el pasado está muy 

relacionado con la forma de actuar de las personas. Porque, por ejemplo, en una 

comunidad donde se normaliza el robo, 

[06:04–06:19] obviamente las personas van a actuar con más medidas de seguridad. 

Como ellos actúan es como adaptarse a su entorno, adaptarse a lo que han vivido, a su 

pasado. 

[06:21–06:34] Por ejemplo, no van a acostumbrar a dejar el carro por allá mal parqueado, 

siempre van a buscar un parqueadero, o a andar siempre con el celular, 

[06:35–06:50] o dejar a los hijos, o no dejar a los hijos a altas horas de la noche, etcétera, 

etcétera. El pasado deja secuelas que forman 

[06:51–07:14] la forma de actuar de las personas, ¿no? Entonces, el pasado también 

tiene que ver con eso, ¿no? Otro ejemplo sería una situación que haya pasado la 

persona, una situación que le haya generado como un miedo, un trauma, 

[07:15–07:32] algo que le haya hecho influir sobre su forma de actuar. Entonces, sí. 

Pregunta número 6. ¿Qué historias se deben comentar en la escuela sobre los 

acontecimientos ocurridos en la comunidad 

[07:32–07:48] que les haya llamado su atención. Una situación que pasó por Jamundí, 

esa me llamó la atención, 

[07:50–08:19] la del niño que fue secuestrado allá por Jamundí, nos da una visión de que 

no solo los grupos armados, esa violencia no solo se ha visto en el pasado, sino que 



157 
 

todavía se ve en el presente, y que como aún así los niños, sobre todo los niños, son 

víctimas de ese grupo armado, 

[08:20–08:35] entonces nos va a entender a abrir los ojos en la realidad. entonces es 

importante que cuenten esto porque nos dan como una visión de lo que todavía es la 

realidad. 

[08:38–09:12] Pregunta número 6.1, ¿qué historias se deben comentar en la escuela 

sobre los acontecimientos ocurridos en el país que les haya llamado la atención? Bueno, 

pues a mí no es que me hayan llamado una situación, una historia en específico, sino 

que cualquier historia que sea significativa, sea algo que 

[09:13–09:24] haya dejado una huella, podría ser importante para mí, porque las 

escuelas podrían contarlas con una enseñanza 

[09:24–09:40] que las conozca y respete, por ejemplo, la diversidad étnica y cultural del 

país, que haya sido parte de ese proceso histórico del país y la importancia de esa 

historia. 

[09:42–09:56] Entonces es algo que se debe comentar en las escuelas. Pregunta número 

7. ¿Cómo se puede aprender mejor la historia de la comunidad? ¿Escuchando historias 

o leyendo libros? 

[09:57–10:14] Bueno, pues esto depende de la persona. Hay personas que aprenden 

mejor leyendo y otras mejor escuchando. Pero para mí en general, para mí se aprende 

mejor escuchando historias. 

[10:14–10:29] O sea, no estoy diciendo que los libros no sean una buena opción, sí. O 

sea, incluso los libros nos pueden brindar como una mayor detalle, una mayor 

explicación, más detalle. 

[10:30–10:42] Nos pueden brindar más información que en una historia. porque el libro 

ya se centra más en general de la historia. 

[10:48–11:27] En cambio, escuchar historias es como lo que le gusta a la mayoría de la 

gente, es como escuchar chismes. A la mayoría de las personas les gusta escuchar 

chismes, entonces contar una historia es como un chisme y uno aprende, se le queda 

ahí, porque contar la historia también mediante, por ejemplo, un testigo de una situación, 

una víctima, que cuente la historia, eso también nos ayuda a ponernos en los pies de las 



158 
 

personas, ¿no? Cómo la persona cuenta esa situación, cómo la persona vivió esa 

experiencia, ¿no? Entonces, para mí, escuchando historias, se aprende mejor con eso. 

[11:28–11:54] Pregunta número 8. ¿Por qué es necesario que en la escuela y en la 

comunidad las personas hablen de acontecimientos del pasado? Bueno, esto es 

importante y necesario porque nos ayuda a tener una visión de lo que fuimos o somos 

nosotros como comunidad. 

[11:57–12:10] Entonces nos ayuda a comprender cómo nosotros nos hemos desarrollado 

y si hemos cambiado. 

[12:10–12:22] Nosotros también podemos comparar el pasado con el presente y sacar 

conclusión. No, no ha cambiado esto esto seguimos con lo mismo entonces eso también 

nos impulsa a generar 

[12:22–12:50] como un cambio en esos defectos que la sociedad aún no no ha cambiado 

y necesita cambiar entonces también por un lado es necesario en ese sentido pregunta 

9. Como habitantes de esta comunidad, ¿en qué oportunidades la escuela le ha ayudado 

a comprender los tiempos del pasado en el país y la comunidad? 

[12:54–13:20] Bueno, pues a lo largo de mi proceso académico sí ha tocado temas 

relacionados con hechos históricos en áreas del conocimiento como ciencias sociales o 

castellano. En grado 11 sobre todo quiero resaltar que en este año como labor social 

estamos haciendo un proyecto que tiene que ver mucho en eso, 

[13:22–13:42] sobre esa historia que hay detrás de nuestra comunidad, de nuestro país, 

que nos invita a comprender y a reflexionar sobre todo ese pasado y cómo lo que hemos 

construido 

[13:45–14:13] ha llegado a la actualidad. Esta institución también nos invita a reconocer 

esos temas reflexionar también en el área de religión, también vemos mucho ese tema 

de esas problemáticas que no solo han hecho parte del pasado de nuestro país, de 

nuestra comunidad, sino también que se han expandido en el presente. 

 

Madre de familia JM48 

[00:00–00:12] Cordial saludo, mi nombre es Jamie García Sánchez, tengo 48 años, soy 

la mamá de la estudiante del grado 11-2, Sara Leonor Marín García, de la Institución 

Educativa General Alfredo Vázquez Cobo. 



159 
 

[00:14–00:30] Bueno, tengo la primera pregunta, me dice ¿qué piensa usted sobre los 

acontecimientos vividos durante el pasado en su comunidad? Bueno, pues han sido muy 

importantes porque nos enseña de dónde surgen las problemáticas sociales, 

[00:30–00:50] que a medida que pasa el tiempo las podemos ir solucionando por lo que 

mostraría pues como una evolución y fuerza de la comunidad para el punto 2 ahora qué 

importancia debe asignar la escuela a los acontecimientos del pasado para mí es muy 

[00:51–01:09] importante ya que los profesores les enseñan y aclaran los sucesos por 

los que hemos pasado, con los que hemos vivido a medida del tiempo, ayudando a 

entender las distintas opiniones de las personas. Tercer punto, considera usted que en 

la escuela se 

[01:09–01:32] hable sobre la historia y de la memoria de los hechos del pasado. ¿Por 

qué? Considero que es muy importante porque debemos conocer nuestros orígenes, nos 

enseña sobre los hechos pasados que nos hacen reflexionar sobre las actuaciones 

realizadas porque debemos pensar en un presente y futuro mejor cuarto punto 

[01:35–01:50] qué labor debería desarrollar la escuela sobre la historia y las situaciones 

que han pasado antes en la comunidad podría ser fomentar la lectura realizar 

conversatorios realizar visitas a 

[01:50–02:02] sitios importantes de la ciudad que le permita a los muchachos acercarse 

más a la historia de una forma didáctica. Punto 5. ¿Cree usted que aprender sobre el 

pasado nos ayuda a entender mejor 

[02:07–02:25] cómo actúan hoy día las personas que habitan la comunidad? Sí, claro, 

porque nos ayudan a entender el comportamiento de las personas por su crianza y 

experiencias vividas en su infancia, 

[02:26–02:48] que hace que algunas personas sean como estáticas en el tiempo, y que 

en ocasiones no quieran cambiar esa mentalidad. Punto 6. ¿Qué experiencias del 

pasado relacionadas con la historia de la comunidad han compartido 

[02:48–03:06] los padres con sus hijos en las conversaciones en su hogar? Bueno, 

hemos hablado sobre el crecimiento de nuestra ciudad desde los Juegos 

Panamericanos, comentando el deporte, también por ejemplo el cambio en las fiestas y 

ferias de nuestra 



160 
 

[03:06–03:30] ciudad y las problemáticas también que se han presentado. Punto 7. 

¿Cómo se aprende mejor la historia de la comunidad? ¿Escuchando historias o leyendo 

libros? Bueno, para mí de ambas maneras, porque es muy agradable escuchar las 

experiencias de las personas, 

[03:30–03:48] conectando como con sus conocimientos y también leyendo, porque 

tenemos información más exacta. Punto 8. ¿Por qué es necesario que en la escuela y 

en la comunidad las personas hablen de los acontecimientos del 

[03:52–04:06] pasado porque debemos recordar esos acontecimientos todas las cosas 

que han pasado que han ocurrido para no repetir esos errores ya cometidos y pues 

avanzar generando cambios positivos punto 9 como 

[04:12–04:34] habitantes de esta comunidad en qué oportunidades la escuela le ha 

ayudado para comprender los tiempos del pasado en el país y la comunidad? Bueno, en 

mi caso, pues era en la escuela, era como en charlas dinámicas, hablando sobre los 

sucesos acontecidos en determinadas épocas. 

[04:35–04:55] Pero era más como, digámoslo así, como fechas, cosas así. Pero no se 

profundizaba acerca como de los problemas generales que se estaban viviendo en ese 

entonces en la comunidad. Ahora ya pues al pasar del tiempo y uno pues va teniendo 

como más información y va profundizando más como en esos temas, ya con los años 

pues ya 

[04:55–05:00] uno va teniendo más conocimiento, ya por los años que han pasado. 

Muchas gracias. 

 

Docente PHM47 

 

[00:01–00:33] Llego de Cali, 24 de mayo del 2025. Mi nombre es Honey Ariel Medina 

Medina, soy licenciado en Ciencias Sociales de la Universidad del Valle. Tengo maestría 

en Historia de la Universidad del Valle. Actualmente estoy adelantando estudios de 

doctorado en la universidad del valle también tengo 47 años trabajo en la iegvc en los 

grados de sexto a octavo en ciencias sociales y décimo economía 

[00:42–00:57] política. Uno, considero que los contenidos desarrollados en las clases de 

historia deben vincular los sucesos históricos con la vida cotidiana de los estudiantes, 



161 
 

mostrando cómo estos eventos impactan en sus familias y a su entorno. De esta forma 

se logra un aprendizaje 

[01:00–01:17] significativo. Dos, enseñar la historia de Colombia desde experiencias 

cercanas al estudiante, a su familia o a hechos actuales permite comprender cómo esos 

sucesos han sido parte de un proceso histórico. Lo hago así para 

[01:18–01:39] evitar que la historia se perciba solo como un conjunto de anécdotas. 3. 

Establecer un vínculo entre la memoria comunitaria y la historia tradicional resulta 

complejo, ya que muchas personas se centran en resolver sus propios problemas y 

pocas piensan en el otro. 

[01:39–01:52] Eso dificulta la construcción de una conciencia colectiva. 4. A través de 

talleres y actividades propias, motiva a los estudiantes a vincular los temas tratados en 

clase con sus opiniones 

[01:52–02:07] y experiencias familiares, las cuales luego socializan en el grupo. 5. Los 

estudiantes comprenden que su vida es el resultado de procesos históricos que están 

conectados con la historia del país y 

[02:07–02:21] que son protagonistas de un futuro que está en sus manos construir. 6. Al 

motivar la investigación histórica se fortalece el sentido de pertenencia, se visibilizan las 

injusticias y se reconoce el 

[02:22–02:39] esfuerzo de quienes lucharon por sus derechos. También se comprende 

cómo hechos de otras partes partes del mundo impactan en nuestra realidad. Siete, los 

estudiantes reconocen que son el producto de procesos migratorios en Colombia y que 

viven en una ciudad marcada por la 

[02:40–02:53] transcultural dad. Comprenden que todos en algún momento hemos 

migrado. Ocho, es fundamental que los estudiantes comprendan que el país ha vivido un 

largo conflicto interno, que no ha solucionado 

[02:54–03:12] nuestros problemas. Por ello, es necesario buscar y promover alternativas 

para la convivencia y la paz. 9. Necesitan aprender técnicas de investigación histórica, 

como la historia oral, la elaboración de encuestas, entrevistas y la cartografía social. Esto 

le 



162 
 

[03:12–03:29] permitirá acercarse a la comunidad y articular la historia local con la 

historia nacional. 10. La escuela puede enseñar que cada persona tiene una cultura, 

unas creencias y una historia valiosa. Al comprender estos elementos y reconocer los 

[03:29–03:43] puntos de encuentro entre ellos, se promueve el respeto, la paz y la 

reconciliación. 11. Debería aprender a expresarse en público, ampliar su vocabulario, 

relacionarse con los demás y a 

[03:44–04:00] aplicar lo aprendido en su vida diaria. Es esencial que comprendan que la 

escuela y la calle no son mundos separados. 12. Las entrevistas a padres, cuidadores y 

otros miembros de la comunidad son fundamentales, permiten conocer su vida, 

[04:00–04:20] sueños y necesidades y a partir de allí orientar procesos de aprendizaje 

significativos. 13. Los padres, abuelos y las minorías étnicas presentes en la comunidad 

son esenciales ya que aportan una una visión desde la base, una historia contada desde 

sus propias vivencias. 

[04:21–04:34] 14. Es importante incluir formación en antropología e historia oral, que 

permitan a los docentes acercarse a sus estudiantes y a su familia desde una 

comprensión más profunda y empática. 

[04:34–04:54] 15. La enseñanza debe estar articulada en los proyectos de vida de los 

estudiantes. Es fundamental que conozcan sus orígenes para proyectarse hacia el futuro, 

tomando como referencia a sus familias y siendo conscientes tanto de sus carencias 

como de sus posibilidades. 

 

 


