
i 

REPÚBLICA BOLIVARAIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL GERVASIO RUBIO  
DOCTORADO EN EDUCACIÓN  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 
EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rubio, julio de 2025 



ii 

REPÚBLICA BOLIVARAIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL GERVASIO RUBIO  
DOCTORADO EN EDUCACIÓN  

 

  

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 
EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICA 
 

Tesis de Grado para Optar al Título de Doctor en Educación 

 

  

 

 

 

 

 Autor: Miller Fanor Poloche Culma 
             Tutora: Dra. Aura Bentti 

 

 

 

 

Rubio, julio de 2025  



iii 

ACTA DE APROBACIÓN   



iv 

LISTA DE CONTENIDO 

ACTA DE APROBACIÓN ................................................................................................ iii 

LISTA DE CONTENIDO ..................................................................................................iv 

LISTA DE TABLAS......................................................................................................... vii 

LISTA DE FIGURAS ..................................................................................................... viii 

RESUMEN ......................................................................................................................ix 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................ 1 

CAPÍTULO I .................................................................................................................... 5 

EL PROBLEMA ............................................................................................................... 5 

Planteamiento Del Problema ...................................................................................... 5 
Objetivos de la Investigación .................................................................................... 19 

Objetivo General: .................................................................................................. 19 

Objetivos Específicos:........................................................................................... 19 

Justificación e Importancia ........................................................................................ 20 

CAPÍTULO II ................................................................................................................. 24 

MARCO REFERENCIAL ............................................................................................... 24 

Antecedentes de la Investigación ............................................................................. 24 

Escenario internacional ......................................................................................... 24 

Escenario Nacional ............................................................................................... 27 

Referentes Teóricos .................................................................................................. 31 

Patrimonio cultural ................................................................................................ 31 

Patrimonio cultural y el factor socioeducativo ....................................................... 33 

Comunidad Coyaima ............................................................................................ 33 

Saberes y experiencias culturales de los Coyaima ............................................... 34 

Características identitarias .................................................................................... 37 

Resignificación pedagógica .................................................................................. 39 

Bases Legales .......................................................................................................... 41 

CAPÍTULO III ................................................................................................................ 43 

METODOLOGÍA ........................................................................................................... 43 
Naturaleza de la Investigación .................................................................................. 43 

Paradigma interpretativo ....................................................................................... 43 

Enfoque cualitativo ............................................................................................... 44 

Método de investigación ....................................................................................... 45 

Fases de la Investigación .......................................................................................... 47 



v 

Escenario e Informantes Claves ............................................................................... 48 

Técnicas de Recolección de la Información .............................................................. 49 
Criterios de Rigor Científico ...................................................................................... 53 

Técnicas de Análisis de Procesamiento .................................................................... 56 
de la Información ...................................................................................................... 56 

CAPÍTULO IV ................................................................................................................ 58 

RESULTADOS ENCONTRADOS ................................................................................. 58 

Categoría: Experiencia Pedagógica Cultural ........................................................ 59 

Subcategoría: Valor cultural .................................................................................. 60 

Subcategoría: Costumbres y tradiciones .............................................................. 69 

Subcategoría: Valor del lenguaje .......................................................................... 77 

Categoría: Saberes Identitarios ............................................................................ 83 

Subcategoría: Sentido de identidad ...................................................................... 84 

Subcategoría: Elementos de la cultura ................................................................. 92 

Subcategoría: Mediación pedagógica ................................................................... 98 

Categoría: Saberes Culturales ............................................................................ 105 

Subcategoría: Creencias culturales .................................................................... 106 

Subcategoría: Experiencias culturales ................................................................ 113 

Subcategoría: Conciencia socio-cultural ............................................................. 121 

Categoría: Resignificación Pedagógica .............................................................. 128 

Subcategoría: Acciones pedagógicas ................................................................. 129 

Subcategoría: Interpretación de realidades culturales ........................................ 136 

Subcategoría: Satisfacer necesidades sociales .................................................. 143 

Contratación teórica con los objetivos establecidos ........................................... 151 

CAPITULO V ............................................................................................................... 156 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 
EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 
LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICA ...................................................................... 156 

Constructos Teóricos .............................................................................................. 156 

Introducción ........................................................................................................ 156 

De-construcción de una realidad y re-construcción de una necesidad sobre la 

cultura Coyaima y saberes cotidianos, mediante las voces de los informantes 

claves .................................................................................................................. 158 



vi 

Bases teóricas de los saberes y experiencias indígenas aplicables en la 

resignificación pedagógica .................................................................................. 161 

Constructo Teórico: Cultura Indígena Coyaima .................................................. 163 

Constructo Teórico: Saberes Identitarios en la Práctica Pedagógica ................. 165 

Constructo Teórico: Saberes Culturales ............................................................. 166 

Constructos Teórico: Resignificación Pedagógica .............................................. 168 

A manera de Colofón .......................................................................................... 170 

CAPITULO VI .............................................................................................................. 173 

REFLEXIONES FINALES ........................................................................................... 173 

REFERENCIAS ........................................................................................................... 178 

ANEXOS ..................................................................................................................... 189 

Anexo  A       Validación del Instrumento ..................................................................... 190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

LISTA DE TABLAS 

 

Tabla 1. Fases de la Investigación ................................................................................ 47 

Tabla 2. Informantes Clave ........................................................................................... 49 

Tabla 3. Principales características de la metodología de investigación seleccionada . 53 

Tabla 4. Categorías y subcategorías previas ................................................................ 58 

Tabla 5. Categoría Experiencia Pedagógica Cultural .................................................... 59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1. Códigos emergentes de la subcategoría Valor cultural .................................. 65 

Figura 2. Códigos emergentes de la subcategoría Costumbres y tradiciones .............. 73 

Figura 3.Códigos emergentes: subcategoría Valor del lenguaje ................................... 80 

Figura 4. Códigos emergentes de la Subcategoría Sentido de identidad ..................... 88 

Figura 5. Códigos emergentes de la Subcategoría Elementos de la cultura ................. 95 

Figura 6.Códigos emergentes de la Subcategoría Mediación pedagógica ................. 102 

Figura 7. Códigos emergentes de la Subcategoría Creencias culturales .................... 109 

Figura 8. Códigos emergentes de la subcategoría Experiencias culturales ................ 116 

Figura 9. Códigos emergentes de la subcategoría Conciencia socio-cultural ............. 124 

Figura 10. Códigos emergentes de la subcategoría Acciones pedagógicas ............... 132 

Figura 11. Códigos emergentes de la Subcategoría Interpretación de realidades 

culturales ..................................................................................................................... 140 

Figura 12. Códigos emergentes de la subcategoría Satisfacer necesidades sociales 148 

Figura 13. Cultura Coyaima y saberes cotidianos ....................................................... 159 

Figura 14.Saberes y Experiencias y Resignificación Pedagógica ............................... 162 

Figura 15. Constructo Teórico: Cultura Indígena Coyaima ......................................... 164 

Figura 16. Saberes Identitarios y la Acción pedagógica.............................................. 166 

Figura 17.Saberes Culturales ...................................................................................... 167 

Figura 18. Resignificación Pedagógica ....................................................................... 169 

 

  



ix 

REPÚBLICA BOLIVARAIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL GERVASIO RUBIO  
DOCTORADO EN EDUCACIÓN  

 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 
EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICA 
 

                                                                   Autor: Miller Fanor Poloche Culma  
                                                                                    Tutora: Aura Bentti 

                                                             Fecha: julio de 2025 
 

RESUMEN 

La presente investigación responde a necesidades de promover valores culturales 
sobre la labor práctica de los docentes ante el distanciamiento de los jóvenes 
estudiantes con su herencia cultural, un acervo de gran valor el cual ha venido en 
detrimento progresivo, frente a una dinámica global marcada por la inmediatez y los 
cambios continuos con implicaciones socioculturales. Dentro de esa perspectiva, la 
tesis doctoral se orientó en su objetivo principal en Generar constructos sobre el 
patrimonio cultural indígena Coyaima relacionado a los saberes, experiencias y 
características identitarias del docente a partir de la resignificación pedagógica en la 
Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima. Dentro de esta 
configuración, la tesis doctoral se apoyó en una amplia estructura teórica asociada con 
los elementos principales: patrimonio cultural, saberes y experiencias, comunidad 
Coyaima, características identitarias, resignificación pedagógica. En cuanto a la 
estructura metodológica se orientó sobre una mirada cualitativa asociada a lo 
interpretativo y el método etnográfico, se asumieron de la misma forma las técnicas de 
la observación y la entrevista a profundidad la cual fue aplicada a seis docentes (un 
rector y cinco profesores de distintas áreas). Dentro de los resultados más relevantes 
se encontró, que los saberes ancestrales convergen en el análisis del patrimonio 
cultural lo cual se convierte en fuente esencial para que se logren aprendizajes 
satisfactorios de marcada importancia valorando la cultura Coyaima. Se logró entender 
a la vez, que sin importar el tiempo recorrido el patrimonio cultural de algún modo se 
mantiene vivo, especialmente en cuanto a las acciones de los más longevos de la 
comunidad indígena; además queda evidenciada la necesidad de resignificar la 
práctica pedagógica para el mantenimiento de los valores culturales de la región. 

 

Descriptores: patrimonio cultural, saberes y experiencias, comunidad Coyaima, 

características identitarias, resignificación pedagógica 

 



1 
 

INTRODUCCIÓN 

Es preciso abordar la realidad cultural asumiendo dos miradas distintas, por un 

lado, la situación actual de la humanidad ―Globalización‖ donde existe una dinámica 

mundial que marca el ritmo de vida de las personas debido al paseo acelerado del 

desarrollo tecnológico científico que ha conllevado a nuevas configuraciones sociales 

sobre lo comunicativo, interacción y diversas formas de relacionarse. Se impone la 

moda, el consumo y la apariencia que se manifiesta en las distintas redes sociales que 

ha conducido en cierta forma a la transculturación por la influencia de la 

postmodernidad en el acervo cultural de los pueblos, especialmente en comunidades 

indígenas como los Coyaima en el Departamento del Tolima en Colombia. 

A tal efecto, en la segunda mirada, la herencia cultural vista con una visión 

igualmente importante, conlleva a una apreciación de la ―Glocalización‖ que permite 

valorar el bagaje cultural de una situación marcada por la dinamismo social donde 

existen alteraciones propiamente culturales debido a las implicaciones; sin que se 

pierda de vista las distintas realidades locales que hacen parte de la esencia histórico-

cultural. Estas a su vez manifiestan características identitarias donde convergen 

diversas representaciones, que permiten estimar sin prejuicios lo que viene ocurriendo 

ante el distanciamiento de los estudiantes con su propia herencia cultural Coyaima; los 

cuales pertenecen a la Institución Educativa Chenche Balsillas en el Departamento del 

Tolima, en el nivel de  media técnica. 

Destacando que dicha entidad educativa, está enmarcada en el programa de 

etno-educación  por las características de la región y la población escolar que en su 

mayoría pertenece a comunidades indígenas Coyaima; donde se ha generado una 

inquietud que conllevó al desarrollo de una investigación a través de la presenta tesis 

doctoral con la finalidad de profundizar en la realidad hasta lograr: Generar constructos 

teóricos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima dentro de los saberes, 

experiencias y características identitarias del docente en la resignificación pedagógica. 

Dado a que se evidenció un desapego de parte de los alumnos con su identidad 

cultural ante el avasallante avance tecnológico y sus implicaciones. 



2 
 

Tomando en cuenta, que la educación étnica se fundamenta en el marco legal 

colombiano plasmado em la Constitución Política (1991) y la Ley 115 de (1994); donde 

se plantea no solo el derecho educativo, también el respeto por la diversidad cultural 

que involucra costumbres y tradiciones ancestrales; asimismo contempla la adaptación 

de los programas formativos (currículo), mientras se procura la formación de docentes 

bajo un enfoque adaptado a las realidades socioculturales, se trata de los nuevos etno-

educadores  que requieren ser formados en correspondencia con dichas realidades 

locales; a pesar de esta propuesta legal, continúan las falencias ante la deficiencia de 

docentes con este perfil tal como se refleja en la institución abordada. 

En ese sentido, el proceso investigativo permitió recoger el sentir cultural, 

experiencial e identitario de los docentes responsables de formar de manera integral a 

esta particular población escolar, quienes tienen además el enorme desafío de mediar 

ante una compleja realidad sociocultural que ha conllevado a una especie de 

transculturación donde algunos jóvenes estudiantes lejos  de sentirse orgullosos de sus 

raíces indígenas, buscan la forma de no identificarse como consecuencia del ―qué 

dirán‖ en la sociedad postmoderna. En tal sentido, la tesis doctoral se conformó por 

capítulos en orden de importancia y de acuerdo a la estructura para este nivel. 

El primer capítulo compuesto por los elementos ontológicos que conllevaron a un 

recorrido por la situación problematizadora con la participación del ―Deber Ser‖ y el 

―Ser‖ que permitió al investigador definir causas, síntomas y consecuencias frente al 

problema, para posteriormente establecer las interrogantes conjuntamente con los 

objetivos; en el mismo orden de relevancia surgió la justificación e importancia en los 

diversos componentes: educativo, pedagógico, cultural, social, teórico, metodológico y 

la línea de investigación que admitió establecer un pertinente planteamiento del 

problema en sus diversas connotaciones. 

En cuanto al segundo capítulo, se conformó por las bases teóricas que involucró 

los antecedentes en los contextos (internacional y nacional), en correspondencia con la 

normativa de la universidad; de la misma manera se soportó de manera rigurosa la 

tesis con elementos teóricos conceptuales asociados a la temática centra y sus aristas  



3 
 

(patrimonio cultural, saberes y experiencias, comunidad Coyaima, características 

identitarias, resignificación pedagógica), lo cual se complementó con las bases legales 

sobre lo contemplado en la Constitución Política y la Ley 115 conjuntamente con otros 

elementos de carácter legal vinculados a la temática de estudio. 

Referente al capítulo tres, se caracterizó por su articulación de la mirada 

cualitativa, paradigma interpretativo y el método etnográfico que conllevó junto a las 

técnicas de la observación y la entrevista a profundidad a una amplia e importante 

recolección de información la cual fue aportada por seis docentes informantes (un 

rector y cinco docentes de diversas áreas). Destacando que para ello se utilizó un 

instrumento conformado por cuatro categorías iniciales, cada una de ellas se 

desprendieron tres interrogantes para un total de doce; esto permitió posteriormente 

profundizar en el análisis e interpretación hasta lograr significativos hallazgos.  

Sobre el capítulo cuatro, destacan los resultados que fueron obtenidos luego de 

un minucioso trabajo que permitió determinar características importantes, sobre el 

sentir de los docentes donde se refleja una realidad que a muchos preocupa, pero a 

pocos docentes ocupa. Estos profesionales de la educación algunos de ellos formados 

por el programa de etno-educadores, están conscientes de las debilidades existentes 

ante el desapego de los jóvenes con el acervo cultural de los Coyaima, especialmente 

llama la atención según lo manifestado por los docentes, que buena parte de esa 

población escolar es descendiente de los indígenas y más allá de proyectar su orgullo 

cultural terminan encerrados en la vergüenza ante las apariencias de una sociedad 

permeada de tecnología y constantes transformaciones socioculturales. 

Asimismo, los docentes abordados, destacan la importancia de la herencia 

cultural de los Coyaima la cual ha venido en detrimento frente al resurgir de la 

transculturación como consecuencia de la dinámica global con sus implicaciones 

locales que ha conducido a un distanciamiento entre los estudiantes y su acervo 

cultural. Lo cual conllevó a un proceso crítico reflexivo sobre la labor mediadora de los 

docentes, quienes están conscientes de la necesidad de resignificar la práctica 



4 
 

pedagógica en aras de contribuir con el rescate de los valores culturales y los aspectos 

identitarios de los Coyaima.  

En el caso específico del capítulo cinco, el mismo se contextualizó en generar 

constructos sobre la Coyaima y sus diversas implicaciones, que le permitió al 

investigador asumir una postura particular en coherencia con lo planteado en el objetivo 

general, lo cual se traduce en una amplia y reflexiva mirada teórica. De esa forma se 

logró avanzar hasta el capítulo seis, donde el investigador logró plasma de manera 

puntual elementos destacables del proceso investigativo, mientras exteriorizó su sentir 

frente a las experiencias arrojadas en la investigación en cada uno de sus apartados. 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

CAPÍTULO I  

EL PROBLEMA 

Planteamiento Del Problema  

El hombre como parte de su evolución ha venido dejando huella en cada una de 

sus civilizaciones, procurando en todo momento establecer un legado para las 

generaciones venideras; una herencia cultural que requiere ser valorada, difundida y 

conservada, que pueda ser transmitida de generación en generación. Lo cual conduce 

a una toma de conciencia del rol fundamental que juega la educación por medio de una 

práctica pedagógica enmarcada en valores culturales fundamentales en estos tiempos 

de cambio, donde se forman nuevas generaciones, las cuales producto de la misma 

dinámica han marcado un distanciamiento con ese valioso patrimonio cultural, en 

especial con la cultura ancestral. 

Conviene en ese caso establecer la importancia de los pueblos indígenas en la 

región de América Latina, los cuales han venido siendo amenazados por los avances 

de la postmodernidad. A tal efecto  esta configuración destaca la situación de exclusión 

de aborigen dentro de la cultura occidental dentro de esa particularidad de significar el 

impedimento para la inclusión de aborigen a la situación histórica del momento, 

siempre ha persistido la condición de actores poco significativos de la construcción 

sociohistórica, política, económica de estos pueblos que contienen un patrimonio 

cultural invaluable que está siendo devorado por el vertiginoso avance de un mundo 

cada vez más moderno y menos conservador. 

A tal efecto la exclusión de los indígenas que hace parte de la historia occidental 

se enmarca en un conjunto de sistemas estructurados que se han configurado para 

violentar los derechos aborígenes conllevando a la marginalidad y exclusión de estos 

valiosos pueblos que ven con impotencia como los avances dentro de la 

postmodernidad se concentran en el futuro, sin el mínimo reconocimiento al enorme e 

inestimable valor  que representan estos pueblos en su bagaje cultural. Una exclusión 

que muchas veces es camuflada detrás de los famosos derechos internacionales de los 

pueblos originarios de los cuales hace parte Colombia, un país donde también son 



6 
 

invisibilizados los indígenas en su identidad mientras se les niegan sus derechos, se 

les excluye  y se desplaza hacia otros territorios que nada tienen que ver con la 

herencia histórica cultural que han recibido de sus antepasados.  

Respecto a esta perspectiva resulta interesante relacionar la postura de Bengoa 

(1999), quien considera que ―los pueblos en América Latina se encuentran en un 

estado de emergencia ante la fisura del monismo legal que ha conllevado al debate 

jurídico sobre la riqueza cultural de los aborígenes dentro de sus costumbres primitivas, 

simplemente distintas para los demás‖ (p.12). Es decir, un desplazamiento multicultural 

progresivo del indígena donde concurren derechos, igualdad, justicia social, integración 

y diferenciación en los modos de vida los cuales no son respetados ante el atropello de 

los valores culturales y la falta de visibilización de la figura identitaria de estos grupos 

que hacen parte de la valiosa historia de los pueblos a nivel regional y  mundial.  

Muchos han sido los convenios entre los países de la región, dentro de los 

cuales se encuentra Convenio 169 sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países 

Independientes de la Organización Internacional del Trabajo (Convenio 169 OIT), 

donde se vincula a países como (Chile, Colombia, Perú, Ecuador, Venezuela); es allí 

que cada Estado en su autonomía establece ajustes jurídicos legales en aras de 

avanzar en lo teórico con el tema de los derechos de los indígenas. En el caso puntual 

del Estado colombiano esta figura radica en la Constitución Política de 1991; en tal 

sentido cada país se integra a los distintos convenios pero en realidad no existe un 

verdadero seguimiento que permita valorar el cumplimiento de tales acuerdos en favor 

de los pueblos originarios. 

Sin dejar de reconocer que en medio de las deficiencias, es el único documento 

con figura internacional legal que continua vigente, el cual dentro de su estamento 

destaca la defensa de los derechos indígenas, y contiene, en teoría, márgenes más 

amplios para el desenvolvimiento de las tradiciones de los pueblos originarios; mientras 

en realidades como sucede en Colombia se sigue ampliando la brecha de la exclusión 

y la marginalidad de estas comunidades indígenas como es el caso de los Coyaima en 

la región del Tolima, una comunidad donde su territorio que poco a poco ha disminuido 



7 
 

por el avance de la urbanidad y falta de apoyo para impulsar, conservar y difundir su 

patrimonio cultural. 

Es así como es promovido según la mirada de Castro (2000), la Declaración de 

las Naciones Unidas sobre los derechos de las poblaciones indígenas donde se 

destacan los derechos humanos internacionalmente reconocidos. Que si bien estos 

derechos son promovidos en cada país miembro, continúa existiendo una enorme 

debilidad ante la falta de su cabal cumplimiento. De otra parte, Bengoa (1995) resalta el 

derecho que poseen los indígenas de mantener su estructura de derechos que les 

permita conservar su cultura en medio de la interculturalidad con la cual se mueve el 

mundo, los indígenas en todo caso deben mantener vivas sus costumbres y 

tradiciones.  

Se requiere, por lo tanto, de una toma de conciencia por medio de una labor 

pedagógica resignificada en correspondencia con trascendencia que representa la 

herencia cultural dejada por nuestros ancestros. Es indispensable que el docente 

asuma una perspectiva contextualizada en una mediación cónsona con las múltiples 

realidades que se distribuyen entre los valores culturales que necesitan ser 

conservados en el tiempo, y las constantes transformaciones de una sociedad 

globalizada caracterizada por el acelerado avance de las tecnologías digitales que ha 

conducido a nuevas formas de comunicarse, interaccionar socialmente e incluso otros 

modos de vida que implica en el acervo cultural de las personas. 

En ese sentido, es preciso orientar la práctica pedagógica sobre la cosmovisión 

y la sustentabilidad de componentes culturales, que a su vez hacen parte de ese 

diálogo abierto que debe ser asumido por los profesores en los distintos espacios 

(urbano, rural, comunidades étnicas), como una manera de repensar y revalorizar los 

saberes culturales e identitarios que resultan determinantes dentro de la formación 

integral de los estudiantes. Destacando  un enfoque coherente con lo planteado por 

Restrepo (2004) y Freire (2010), es preciso asociar la cotidianidad con el repensar 

educativo en aras de impulsar y valorizar la intergeneracionalidad sobre un sentido de 



8 
 

pertinencia sobre el origen cultural de las comunidades donde se resalten saberes, 

costumbres, la lengua y todo aquello que despierta un sentir por el valor de la cultura. 

Tales saberes deben estar contextualizados en la mediación del docente, según 

su sentir exteriorizado en un diálogo abierto entre aquello que representa la herencia 

cultural indígena y los saberes pedagógicos, como una forma de promover el currículo 

oculto donde es imprescindible avanzar en coherencia con el bagaje cultural de las 

comunidades y la necesidad de cerrar esa brecha de desapego valores que poseen 

especialmente los jóvenes, ante la avalancha tecnológica que ha transformado a la 

humanidad y por consiguiente trastocado las distintas estructuras axiológicas donde se 

vinculan los valores culturales; de acuerdo a lo considerado por Gonzales (2018), quien 

reflexiona al manifestar. 

Son distintas circunstancias que implican en diversos sistemas asociados 
a interacción social, la cual se refleja cada vez más compleja  ante el 
impacto tecnológico y la incidencia de las constantes transformaciones 
ocasionadas por la dinámica global que ha conllevado a nuevas formas de 
establecer la comunicación e interacción entre sujetos sociales que hacen 
parte de grupos socioculturales ante el resurgimiento de nuevos 
movimientos sociales que de algún modo incide en el acervo cultural de 
ciertas comunidades, especialmente es espacios indígenas donde sus 
habitantes procuran mantener viva la herencia cultural de sus ancestros. 
(p.9)  

Tomando en cuenta, que las identidades y patrimonios ancestrales deben ser 

valoradas de forma apropiada, sobre todo en los momentos como los actuales cuando 

la globalización avanza a pasos agigantados dejando a su paso cambios que en la 

medida que se arraigan dichas transformaciones la sociedad produce, vende y 

consume mediocridad cultural, materializada en postmodernidad permeada por el 

consumismo desenfrenado donde predomina la venta de imagen publicitaria y se 

trasgrede de una u otra forma el patrimonio cultural de los pueblos. 

Dentro de este escenario postmoderno se construyen y reconstruyen 

identidades, la educación como institución social debe llevar a cabo una función de 

barrera para la prevención racional de esos efectos nocivos y como herramienta para la 

conservación de los valores y saberes ancestrales de las culturas, como lo describe 



9 
 

Vanegas (2021). Lo cual indica la trascendencia que tiene la labor pedagógica de los 

docentes, quienes deben de acuerdo al contexto promover los saberes culturales como 

una forma identitaria que debe estar presenta en la formación integral de los 

estudiantes.  

Si bien la globalización, trae consigo oportunidades, también presenta desafíos 

para las culturas locales, es allí donde educación se transforma en el mecanismo 

idóneo  para promover la identidad cultural, fomentar los saberes en procura del 

rescate de valores ancestrales; se trata con ello de generar un  mecanismo de defensa 

ante las los profundos y constantes cambios sociales ocasionadas por los acelerados 

avances de la tecnología y la ciencia ante una realidad conformada por complejidad y 

contradicciones ante un mundo contemporáneo cargado de transformaciones en los 

distintos ámbitos, conviene señalar lo establecido por Orozco (2020), quien asume que: 

El patrimonio cultural, herencia tangible e intangible que abarca 
monumentos y sitios arqueológicos hasta tradiciones, expresiones orales 
y conocimientos ancestrales, representa un legado inestimable que se 
debe proteger y conservar para las generaciones venideras. Este tesoro 
cultural, compuesto por bienes materiales como obras de arte, objetos 
arqueológicos y colecciones museísticas, así como por elementos 
inmateriales como tradiciones, música, danza, gastronomía y artesanía, 
permite comprender la historia, las tradiciones y la identidad como pueblo 
o comunidad. (p.72) 

Tomando en cuenta esta perspectiva, la labor pedagógica del docente debe 

estar centrada en expandir conciencia, especialmente en los jóvenes quienes se dejan 

influenciar e incluso alterar su condición cultural por las tentaciones que le ofrece la 

sociedad global y su postmodernidad. Por tal razón, cada espacio de aprendizaje es 

conveniente proyectar una imagen cultural asociada al patrimonio que posee cada 

comunidad como memoria colectiva, conectando con el pasado y recordando a las 

personas los diversos eventos históricos que han dado forma a la sociedad que hoy se 

conoce.  

Además la formación educativa en su integralidad se tiene que fomentar la 

cohesión social, uniendo a las personas con su cultura y creando de esta manera un 

sentido de pertenencia que pueda ser traducido a su vez en elemento identitario donde 



10 
 

cada quien se sienta orgulloso de sus raíces; dentro de esta idea es pertinente la 

intervención de Díaz et al., (2022), los cuales exteriorizan la importancia de rescatar, 

valorar y preservar el acervo cultural de las distintas sociedades, pues una comunidad 

cohesionada con esta idea puede convertir un patrimonio cultural en un medio 

significativo de desarrollo a través de programas turísticos que permitan difundir el valor 

cultural de una región.  

Significa proyectar una imagen sociocultural mientras se beneficia a sus 

habitantes en la generación de nuevos empleos y la integración de la educación como 

modo de formación en valores culturales donde converge la interculturalidad en 

diferentes formas de vida. De ahí el alcance de la educación, la cual no solo permite 

rescatar valores, difundir un patrimonio cultural también puede conllevar a la protección 

de saberes ancestrales puesto que admite documentarse, formarse, compartir saberes 

y sistematizar experiencias socioculturales que requieren del apalancamiento del sector 

educativo. 

Al contemplar dichas realidades en relación a la experiencia que se vive en 

Colombia, es preciso reconocer que se trata de un país con una amplia riqueza cultural 

que a pesar de los cambios globales y su impacto en comunidades indígenas locales, 

existen asentamientos sociales indígenas que se resisten a renunciar a su herencia 

cultural, mientras otras comunidades más vulnerables han cedido su espacio 

patrimonial a la postmodernidad y sus implicaciones, frente a los cambios ocasionados 

por la tecnología y su imparable desarrollo con repercusión de forma significativa tanto 

en el sector urbano como rural, pues las señales postmodernas llegan a los sitios más 

remotos a través de aplicaciones tecnológicas. 

Destacando que dentro de la realidad sociocultural colombiana, existe tal vez 

producto de la postmodernidad un desapego de parte de los estudiantes con las 

distintas culturas indígenas, una forma de exclusión de los aborígenes que se resume 

en una descontextualización ante la mala concepción constitucional ante la insistencia 

de la igualdad. De acuerdo a lo planteado por Quijano (2014) asume que para la 

mayoría de los pueblos indígenas fue quizás la constitución de los estados nacionales 



11 
 

aquel proceso en el que más se violentó su identidad cultura (p. 38). Es decir, la 

necesidad de integrarlos a la sociedad postmoderna los ha conllevado al desapego de 

sus raíces, una forma contradictoria de violar sus derechos del marco rector de ley.  

En este enfoque político influenciado por concepciones erradas frente a la 

interculturalidad, la exclusión de las distintas comunidades indígenas en Colombia 

responde a un problema histórico que se acentuó con la incorporación de componentes 

constitucionales asociados al tema cultural y sus raíces, que ha conducido a nuevas 

representaciones sociales como parte de una estructura socioeducativa  donde resaltan 

diversas formas de discriminación; si bien mucho se habla de los derechos indígenas la 

realidad indica las debilidades patentadas en la vulnerabilidad de los derechos de los 

aborígenes, los cuales en sus distintas comunidades han perdido territorios a 

consecuencia de desplazamientos forzados ocasionados por grupos al margen de la 

ley, incluso por medidas tomadas por el propio Estado colombiano. 

Por tanto, el patrimonio cultural de algún modo, ha perdido su valor ante la 

influencia de sectores como la iglesia que ha conllevado de manera importante a la 

exclusión de los indígenas; tal cual como lo reseña Benavides (2012), al partir  de una 

consideración histórica influenciada por elementos vinculados a la iglesia en su 

trascendencia religiosa y educativa. 

Hasta 1960 la educación católica impedía que se hablara en 
lengua nativa y se usara el vestido propio, e imponía imaginarios 
modernos que desligaban a los pueblos de sus prácticas comunitarias, 
ancestrales y culturales. De esta manera, la educación y la Iglesia 
Católica fueron las principales fuentes de exterminio y 
homogeneización social de los pueblos indígenas, es decir, 
promovieron la violencia racial y epistémica, acciones que en la 
actualidad se imponen sobre las luchas por resignificar la lengua y 
pensamiento propios. 

Lo cual indica, que la discriminación aborigen hace parte de ese recorrido 

histórico en Colombia, se manifiesta en la exclusión de los pueblos indígenas en 

tiempos postmodernos donde el sector clave como lo es la educación, también hace 

parte de ese olvido del patrimonio cultural invalorable que representan los pueblos 

aborígenes. Puesto que los estudiantes en medio de su desbordamiento de valores se 



12 
 

han distanciado de tal valioso patrimonio; incluso en regiones donde existen 

comunidades e instituciones educativas con fines formativos aborígenes se hace sentir 

la transculturación.  

Asimismo, es importante recordar que la sociedad colombiana por décadas ha 

sido víctima de la guerra y la violencia con la participación de grupos al margen de la 

ley, lo que ha desencadenado desplazamientos forzados, invasión de tierras, 

propiedades, reservas naturales e incluso territorios considerados patrimonio cultural 

indígena. Ante tal situación, el Estado colombiano dentro de los distintos Gobiernos ha 

procurado proteger los derechos de estas personas que en medio de su vulnerabilidad 

buscan proteger y conservar su acervo cultural por respeto a sus ancestros. 

Enmarcada en esta configuración la UNICEF (2005), contempla en un documento 

expreso dirigido al resguardo de los derechos culturales de los indígenas    

Las autoridades competentes a través del Estado colombiano han venido 
de forma progresiva asignado una mayor atención a la diversidad étnica 
en el país por medio de la reconceptualización sobre los líderes 
comunitarios indígenas, una manera de establecer una interlocución más 
directa entre las autoridades que representan al Estado y las 
comunidades indígenas por medio de sus líderes. Lo cual ha conducido a 
la conformación de un marco legal con normas jurídicas donde se busca 
la regularización de los derechos de las etnias, lo civil, político, 
económicos, cultural y propiamente social; se busca en todo caso reducir 
la discriminación y por otra parte promover el respeto a la diversidad 
cultural y la autonomía indígena. (p.59)    

Esto permite una amplia mirada sobre lo que representa para el país el 

patrimonio cultural que identifica a las etnias que se encuentran ubicadas dentro del 

territorio colombiano; destacando que para las comunidades indígenas no existen 

frontera tal como lo demuestran las etnias que comparten la guajira colombo-

venezolana como un solo espacio geográfico cargado de historia y valores culturales. A 

tal efecto el Estado colombiano procura en su estructura jurídica hacer valer los 

derechos culturales de los indígenas en medio de las complejidades dentro de una 

sociedad marcada por la violencia y además impactada e influenciada por los avances 

tecnológicos que definan a la sociedad global. 



13 
 

De acuerdo a esta perspectiva, la educación se transforma en un símbolo de 

esperanza para el rescate de valores culturales y la preservación de su patrimonio; 

sobre el particular el Gobierno nacional en el Plan de Desarrollo (2002 – 2006), toma la 

iniciativa de impulsar el Estado comunitario bajo una figura de Ley para tratar a nivel 

presidencial los asuntos étnicos por medio de una comisión especial donde se logren 

establecer políticas claras siempre bajo el respeto del patrimonio cultural étnico donde 

sus habitantes puedan participar en las decisiones que le conciernen; lo cual 

demuestra el buen interés por hacer valer los derechos de los indígenas. 

En ese orden de importancia, una de las comunidades más destacables 

responde al grupo indígena Coyaima situada hace siglos en el Sur de Colombia, hoy 

Departamento del Tolima a un costado de los ríos Magdalena y Saldaña un espacio 

geográfico próximo a la ciudad de Ibagué; esta comunidad indígena  ha sido sometida 

a transformaciones culturales producto de los avances y los cambios sociales que 

experimentado la sociedad colombiana; se trata de un asentamiento conformado 

aproximadamente por 3 mil indígenas, donde según la opinión de algunos historiadores 

estas comunidades descendientes de los Pijaos van en vía de extinción ante la 

acelerada transculturación que impacta especialmente sobre los más jóvenes. En 

cuanto a esta realidad, Ramírez (2012), expresa su sentir al considerar.  

Dentro de la actual situación en Colombia es preciso entender que 
comunidades indígenas como los Coyaima han perdido buena parte de 
sus valores culturales del distanciamiento con su lengua nativa, al no 
portar trajes típicos, la ausencia de rituales, Por estas consideraciones 
ciertos antropólogos étnicos especialistas en el tema han llegado a 
manifestar de manera drástica que la comunidad Coyaima ya es 
indígena… (p.136) 

De allí la relevancia del sector educativo, ante la necesidad de rescatar valores 

étnicos olvidados en el tiempo y que hacen parte de ese incalculable patrimonio 

histórico étnico colombiano; tal vez por la dinámica mundial y los pasos acelerados que 

han conllevado a un ritmo de vida igualmente apresurado a las distintas sociedades 

con implicaciones en sus culturas que hoy se reflejan en la transculturación  donde se 

ha generado una especie de mezcla entre culturas, con afectaciones más significativas 



14 
 

en la comunidad étnica de los Coyaima donde las nuevas generaciones dan muestra 

de alteraciones de sus costumbres y tradiciones. 

Estos jóvenes estudiantes mantienen nuevas perspectivas sobre el mundo con 

una visión más global, perdiendo el sentido de su globalización es decir el sentido de 

su realidad local, consciente el Estado colombiano y las autoridades educativas son la 

enorme tarea que corresponde en cuanto a la formación pedagógica, al tratar de 

establecer mecanismos formativos para intentar que no siga avanzando el deterioro 

cultural progresivo, pues es preciso no solo comprender la realidad de los indígenas 

que hacen parte de la dinámica del siglo XXI; se trata de una tarea ineludible para las 

entidades educativas y los maestros, sobre en aquellos contextos rurales próximos a 

estas comunidades como es el caso de los Coyaima. 

Es así como se establece la promulgación del marco constitucional de 1991, 

políticas educativas orientadas a la atención pedagógica en las poblaciones indígenas; 

un proyecto bajo el marco jurídico que implica la formación de docentes (etno-

educadores), puesto que no todos los docentes están formados, capacitados y 

dispuestos a desarrollar programas formativos apegados a la etno-pedagogía. En este 

este reconocimiento el Estado junto al MEN, vienen desarrollando programas con el fin 

de atender de forma pertinente estos asentamientos; sin embargo, muchos de estas 

buenas intenciones han resultado insuficiente para lograr contrarrestar el deterioro 

cultural de las comunidades indígenas. 

Dado que la mayoría de estas políticas educativas son gestionadas bajos 

programas que en la mayoría de los casos no responde cabalmente a las necesidades 

e intereses de estas poblaciones escolares; el MEN ha caído en una presunción falsa 

al considerar que todos los programas, proyectos, estrategias, instituciones educativas, 

los docentes están diseñados y preparados para asumir la enorme responsabilidad de 

la etno-educación. A pesar que dentro de la Ley 115, (1994), específicamente en su 

Artículo 55 se contemplan los diversos elementos que debe ofrecer la atención 

educativa étnica, donde se debe mantener lo tradicional e impulsar al mismo tiempo 

una formación pedagógica contextualizada en realidades como el caso de los Coyaima.   



15 
 

Es así como la práctica pedagógica en su resignificación debe  procurar buscar 

alternativas en el seno de cada entidad educativa involucrada, para lograr mediante 

nuevos significados dentro de la práctica del docente reflexionar y accionar ante 

realidades latentes que afectan y atentan contra la cultura indígena; respecto a  esta 

perspectiva la resignificación pedagógica asumida por Bedoya (2008), responde  ―el 

docente en la actualidad debe estar fundamentado en un saber pedagógico 

reconstruido  de manera reconstructiva, crítica y epistemológica, tomándolo en 

permanente reelaboración‖ (p. 92). Se trata por lo tanto de un proceso en constante 

transformación, especialmente dentro de una época contemporánea donde los cambios 

son continuos en los diversos ámbitos de vida 

Al contrastar esta idea con la realidad educativa colombiana, es indispensable la 

resignificación de los docentes encargados de formar población escolar que pertenezca 

a comunidades indígenas como es el caso de los Coyaima; destacando que los 

distintos saberes pedagógicos representan la esencia del maestro más allá del 

contexto dentro del cual aporta sus conocimientos y experiencias, situación que 

demanda e estos profesionales capacitación y actualización continua en procura de dar 

respuesta a las necesidades reales e intereses de sus estudiantes. Por tanto, los 

docentes que tienen el privilegio de laborar cerca o dentro de comunidades indígenas 

necesitan una reinvención continua a través de la resignificación pedagógica.      

De allí la importancia de relacionar lo contemplado por Fals Borda (1971), quien 

destaca la ―autonomía científica al referirse, a grandes aportes que se desprenden de 

las tecnologías dentro de la capacidad creativa de las distintas culturas donde es 

preciso rescatar dichos valores; destacando técnicas de cultivo del maíz, construcción 

de terrazas agrícolas, la herbología‖ (p.123). Significa reflexionar y entender que los 

procesos culturales necesitan ser valorados en su esencia histórica; destacando el 

legado indígena que de una u otra forma ha realizado aportes importantes a la ciencia, 

aunque la dinámica postmoderna no permita que sea visto de esa forma. 

Es por ello que la resignificación de la práctica pedagógica en Colombia, se debe 

procurar tomar lo mejor de estas herencias culturales para difundir el legado de pueblos 



16 
 

que se niegan a renunciar a su valor histórico cultural; es ahí donde el docente sea o 

no del programa de etno-educadores, necesita estar consciente al momento de 

impulsar iniciativas asociadas al rescate cultural Coyaima, que si bien el mundo avanza 

a un ritmo acelerado dentro de lo que es considerado ―Globalización‖ no se puede 

perder de vista el significado que representa para los pueblos indígenas su 

―Glocalización‖ que se traduce en la contemplación de las necesidades propias que le 

concede un una figura identitaria a cada contexto  donde se deben definir rasgos, 

características que representan y definen a los sujetos sociales.   

Ta como lo plantea el mismo Borda (ob cit), al tomar en cuenta las realidades, 

necesidades y potencialidades de las comunidades, donde se respeten sus costumbres 

sin imposición de tecnologías ajenas a las propias se evitan inversiones malogradas; lo 

cual representa el respeto por las tradiciones pues cada comunidad puede lograr 

atender sus necesidades en correspondencia con sus tradiciones y su propia ciencia.  

Es así como propone Borda (2008) ―Una manera de rescatar la identidad colectiva que 

hace parte de la dignidad de los pueblos, es crear una ciencia popular que permita 

transferir los conocimientos ancestrales como una fórmula de salvación identitaria 

(p.133). En cualquier caso, el autor abre el espacio para la reflexión y la crítica, ante la 

transculturación que transitan las comunidades indígenas, así como sucede con los 

Coyaima en Colombia. 

Dentro de lo que corresponde a la delimitación de la situación problematizadora,  

conviene señalar que se trata de la  Institución Educativa Chenche Balsillas Coyaima la 

cual dentro de su población escolar, cuenta con jóvenes de educación secundaria y 

media técnica que pertenecen a comunidades indígenas Coyaima, asentamiento  que 

proviene de los Pijaos cuyas comunidades están situadas en el Departamento del 

Tolima donde se viene observando un deterioro progresivo del acervo cultural de estos 

asentamientos. Se trata de una población etnia que se ha visto impactada 

notablemente por la dinámica global, la cual se desprende un avance socioeducativo 

imparable con cambios profundos en las distintas sociedades como es el caso de 

Colombia que implica tanto el ámbito urbano como rural.  



17 
 

De ahí que la pérdida de esta perspectiva cultural obedece a territorios indígenas 

que han sido excluidos frente a una sociedad permeada de supuestos derechos del 

aborigen; tal descontextualización se ve reflejada en el sector educativo que incluye 

regiones donde aún permanecen nativos en medio de las transformaciones sociales y 

el impacto de la postmodernidad y sus implicaciones, lo que se transforma en mayor 

discriminación, desigualdad, pobreza que ubica a los aborígenes en un escenario de 

alta vulnerabilidad; en virtud de lo expresado por Palacios y Mondragón (2021). Los 

imaginarios raciales desconocen la identidad de los pueblos y los agrupa como si 

tuviesen las mismas prácticas culturales y situaciones sociohistóricas,  

Son diversos los factores que inciden en estos cambios donde la educación por 

medio de la práctica pedagógica juega un papel determinante, ante el desprendimiento 

de los valores culturales ancestrales que hacen parte de la herencia cultural de los 

Pijaos, en este caso específico de los Coyaima, sumado al impacto ante la desatención 

de parte del Estado y las autoridades educativas que se suma a la influencia de las 

políticas mal aplicadas en las comunidades indígenas. Para Carrión, (2015), en 

Colombia se desmantelaron los sistemas de resguardo en favor de la propiedad 

privada y la excluyente idea de la unidad nacional, inferiorizando y dominando a los 

pueblos originarios, acciones típicas de la etapa colonial (p.12). 

Algo similar a lo que viene sucediendo con el pueblo aborigen de los Coyaima, el 

cual poco a poco ha perdido su territorio influenciado por culturas distintas a la propia; 

además, el crecimiento poblacional urbano sin que exista una planeación de desarrollo, 

que trae como como resultado espacios geográficos originarios que resultan invadidos 

e incluso vandalizados por personas facinerosas que no tienen una conciencia clara 

sobre el valor que representa el bagaje cultural de las comunidades que conforman lo 

Coyaima.     

De acuerdo a lo planteado por Ramírez (2012), quien reflexiona al manifestar ―la 

comunidad indígena Coyaima ha sufrido un proceso de aculturación que le ha hecho 

perder su identidad y su cultura es desconocer el proceso histórico que este pueblo 

indígena ha transitado en estos últimos quinientos años‖ (p.136). Ante este 



18 
 

preocupante hecho real que forma parte de la situación problematizadora, se convierte 

en una latente amenaza frente al riesgo que las nuevas generaciones indígenas 

conformadas por niños y jóvenes lleguen al punto de una pérdida de su memoria 

ancestral donde se amplié la brecha respecto a los valores culturales. 

Sobre esta configuración de la realidad surge la necesidad de resignificar la 

forma como se viene formando pedagógicamente a los estudiantes de estas 

comunidades, quienes se forman actualmente en las entidades educativas oficiales de 

la región del Tolima, en cuyo territorio se ubican estos asentamientos indígenas. De ahí 

la pertinencia de lo contemplado por Rodríguez et al., (2022) ―La falta de registro y 

documentación de las tradiciones orales y expresiones inmateriales que hacen parte de 

la herencia cultural ancestral lo cual pone en riesgo la continuidad de su legado‖ (p.44). 

Al comparar esta postura con la realidad abordada en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas Coyaima, representa un riesgo frente al distanciamiento de esta población 

escolar con sus saberes identitarios. 

Todos y cada uno de los elementos antes mencionados, responden a un 

conjunto de causas como por ejemplo la escasa conciencia cultural, distanciamiento 

entre la formación pedagógica y los saberes sobre la cultura indígena Coyaima y sus 

características identitarias, el hecho que no todos los docentes que laboran en dicha 

entidad educativa son formados dentro del programa etno-educadores, falta de apoyo 

gubernamental, políticas educativas descontextualizadas, práctica pedagógica 

tradicional distanciada de la realidad sociocultural, influencia de la tecnología, 

desbordamiento de valores socioculturales. 

En su conjunto estas causas conllevan a una serie de consecuencias: desarraigo 

cultural de parte de los jóvenes estudiantes, pérdida progresiva del patrimonio cultural, 

riesgo de no dar continuidad al legado histórico cultural de los Coyaima, establecer una 

formación pedagógica fuera de contexto sin satisfacer las necesidades e intereses 

culturales de los discentes. Es por ello que resulta imperativo, tomar medidas sobre 

una práctica pedagógica resinificada en aras de proteger el patrimonio cultural. Una 

ardua tarea que requiere del esfuerzo conjunto por parte del gobierno (nacional, 



19 
 

departamental, municipal), organizaciones internacionales, comunidades locales, bajo 

un elemento trascendental como lo es la institución objeto de estudio y principalmente 

la mediación pedagógica de los docentes en un enfoque enmarcado en la realidad del 

contexto sociocultural.  

A manera de un control del pronóstico, resulta considerable el abordaje de esta 

problemática a través de la tesis doctoral, pues de continuar esta realidad se corre el 

riesgo de avanzar de manera progresiva con el desarraigo cultural de los Coyaima 

donde el desapego con los valores culturales puede llegar a formar parte de la 

cotidianidad de los estudiantes que hacen vida académica dentro de la Institución 

Educativa Chenche Balsillas Coyaima, además de continuar con una labor pedagógica 

apegada a viejos esquemas de enseñanza sin que exista respuesta pertinente a las 

necesidades culturales de los discentes de estas comunidades que tanto lo requieren. 

Luego de este amplio recorrido ontológico, es precisa la conformación de cuatro 

interrogantes en coherencia con los objetivos planteados. 

 

Objetivos de la Investigación 

Objetivo General: 

Generar constructos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima sobre los 

saberes, experiencias y características identitarias del docente a partir de la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento 

del Tolima.  

Objetivos Específicos: 

. Reconocer en la perspectiva pedagógica de los docentes los saberes asociados 

a la cultura indígena Coyaima. 

. Interpretar a partir de la labor pedagógica de los docentes los saberes 

identitarios presentes en la formación integral de los estudiantes. 



20 
 

. Describir el discernimiento de los docentes la importancia de promover en sus 

estudiantes los saberes culturales de la comunidad indígena Coyaima. 

. Reestructurar los componentes que se desprenden de los saberes, experiencias 

y características identitarias de los docentes para los constructos teóricos sobre el 

patrimonio cultural indígena Coyaima a la luz de la resignificación pedagógica en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima.   

Justificación e Importancia 

Dentro de un mundo cada vez más globalizado, que trae consigo una dinámica 

conformada por la inmediatez y las constantes trasformaciones debido al avance 

acelerado de las nuevas tendencias tecnológicas digitales; lo que se transforma en 

nuevos ritmos y estilos de vida para las personas ante el impacto de estos desarrollo 

tecnológicos y científicos. Es así como las nuevas generaciones se encuentran 

permeadas por patrones, estilos, modas y una nueva manera de comunicarse e 

identificarse como sujetos sociales; realidad que ha conllevado a la transculturación de 

comunidades indígenas como es el caso del asentamiento étnico Coyaima. 

De allí, la importancia que representa la tesis doctoral frente a la confrontación 

de realidades que conlleva, por un lado, al reconocimiento de una sociedad global 

empujada por el desarrollo tecnológico, las transformaciones sociales, el consumo y la 

nueva imagen del sujeto social a través de las redes y sus implicaciones; lo cual se 

puede resumir en ―globalización‖. De otra parte, la necesidad de tomar conciencia 

sobre la pérdida de valores culturales cuyo acervo es trastocado por la postmodernidad 

que no da lugar para la asimilación de cambios ante la inmediatez de los mismos; una 

forma de reflexionar sobre un patrimonio histórico-cultural como el de la comunidad 

indígena Coyaima dentro del cual existe una herencia cultural que requiere rescatada, 

valorada y conservada en la resignificación pedagógica de los docentes. 

Tomando en cuenta, que dicha realidad obedece a la ―globalización‖ donde se 

asume una visión sobre el mundo en lo global, sin perder de vista la realidad 

sociocultural que envuelve la resignificación pedagógica y por consiguiente influye 

sobre los aprendizajes culturales de los estudiantes. Por tal razón, la tesis doctoral se 



21 
 

traduce en una alternativa puesto que a través de la misma se logró profundizar en la 

percepción de los docentes e interpretar con el apoyo de  la etnografía apoyada por 

una mirada cualitativa que fue asumida por el investigador; que le permitió ahondar en 

el sentir, conocimientos y experiencias de los docentes bajo un enfoque critico reflexivo 

ante el detrimento del patrimonio cultural de los Coyaima.  

A tal efecto, en la presente estructura se resume la importancia y la justificación 

del proceso investigativo  contextualizado en el patrimonio cultural indígena Coyaima 

en los saberes, experiencias, características identitarias del docente en cuanto a la 

resignificación pedagógica; simboliza la importancia del tema ante la combinación de 

elementos educativos sobre de la labor práctica del docente y su impacto en la 

formación integral de los estudiantes de secundaria y media técnica.  Donde 

concurrieron elementos, que permitieron documentar sobre saberes culturales que han 

sido olvidados por los jóvenes ante la ausencia de una transmisión generacional. Es así 

como la investigación se justificó en lo educativo, pedagógico, cultural, social, teórico, 

metodológico y  la línea de investigación. 

Respecto a lo justificable sobre los componentes educativos, ante la 

trascendencia que tiene la formación académica de los estudiantes dentro de un 

espacio escolar donde se desarrolla un programa orientado a la educación étnica, en 

virtud de la realidad donde existe población estudiantil que hace parte de estas 

comunidades indígenas donde existen algunos docentes formados en el programa de 

etno-educadores que permite apoyar el compromiso y la responsabilidad institucional 

en sacar adelante a estos jóvenes en medio de las dificultades y la transculturación. 

En cuanto a lo pedagógico, por la importancia que representa el docente como 

sujeto social quien debe orientar a sus estudiantes mediante una práctica resignificada 

en la realidad estudiada; responde en todo caso a la enrome responsabilidad de los 

maestros, más allá si cuentan o no con el componente de etno-educadores quienes 

necesitan por condición natural del contexto socioeducativo, promover los valores 

culturales y la herencia sobre el acervo cultural de los Coyaima el cual se ha visto 

trasgredido por el impacto de la postmodernidad donde se configura un nuevo estilo y 



22 
 

ritmo de vida marcado por los avances tecnológicos científicos que ocasionan un 

choque tecnológico generacional. 

Al asumir el aspecto cultural, se justifica ante la importancia histórica que 

representa el patrimonio cultural de los Coyaima el cual se está viendo afectado e 

incluso alterado por las proyecciones propias de la postmodernidad; la cual quedó 

definida dentro de la investigación, donde efectivamente existe un desapego a los 

saberes ancestrales e incluso una especie de vergüenza por parte de los jóvenes 

estudiantes cuando son relacionados con sus antepasados. Tal desarraigo de los 

estudiantes por su acervo cultural, exige de la pertinente orientación y apoyo del 

docente dentro de una resignificación necesaria de su labor que permita conducir la 

estructura axiológica en los educandos que tanto lo requieren dado el desbordamiento 

de sus valores culturales.   

Al abordar el aspecto social para definir su justificación, cobra vigencia e 

importancia frente al impacto social que representa el desajuste cultural en los 

estudiantes, y al mismo tiempo el enorme desafío que se desprende de la labor 

pedagógica ante la urgencia de redimensionar la enseñanza cultural en las diversas 

áreas del conocimiento. Destacando que todos los aciertos o desaciertos que se 

puedan alcanzar dentro de la formación educativa tienen un impacto significativo en el 

sector social, especialmente dentro de esta configuración donde convergen (saberes, 

experiencias, conocimientos y percepciones), frente a la relevancia que posee la 

herencia cultural de los Coyaima. 

Particularmente en lo teórico, por la amplitud de referentes y soportes teórico-

conceptuales que abordaron los componentes principales definidos en los descriptores, 

asociados con los objetivos trazados y al mismo tiempo cohesionados con las 

categorías apriorísticas que permitieron la construcción de los instrumentos por medio 

de los cuales el investigador logro un nivel importante de información que conllevó a 

una importante recogida de elementos informativos; además los elementos teóricos el 

investigador pudo otorgar a la tesis un nivel óptimo de rigurosidad sobre la variedad de 

referentes bibliográfico abordados.    



23 
 

Sobre el caso particular de la justificación metodológica, por su relevancia al 

combinar en la naturaleza de la investigación el paradigma interpretativo, enfoque 

cualitativo, método de la etnografía; que conllevó de la misma forma a la escogencia de 

técnicas e instrumentos idóneos donde se avanzó hasta la recolección de información 

que le permitió a la investigadora conocer la subjetividad nuevos elementos 

categoriales sobre el sentir manifestado por cada uno de los sujetos informantes, en 

ese caso los docentes de básica secundaria y media técnica. destacando que los 

referentes teóricos pedagógicos Coyaima pueden contribuir al desarrollo de un 

currículo propio que incorpore los saberes ancestrales y elementos identitarios de la 

comunidad, y formar a docentes indígenas contextualizados con la realidad 

sociocultural que envuelve a la entidad educativa estudiada. 

Finalmente, esta tesis se inscribe en de la línea de investigación ―Cultura, 

Educación, Desarrollo Infantil‖ la cual permitió, por una parte darle un nivel importante 

de rigurosidad científica a la tesis dada la trascendencia, organización y prestigio que 

asumió el proceso gracias a la proyección que promueve la UPEL. En otra óptica, 

conllevó a la afiliación del objeto de estudio con otras investigaciones afinas donde se 

abrió el espacio para el debate, la socialización, reflexión, critica frente a la importancia 

de la temática donde surgieron al mismo tiempo componentes que permiten a futro la 

difusión de los hallazgos y con ello el compartir de saberes investigativos con otros 

pares académicos.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

CAPÍTULO II 

MARCO REFERENCIAL 

 

Dentro de esa sección vinculada a las bases teóricas, se proporciona soporte 

científico a la investigación, tal estructura se divide al mismo tiempo en referentes 

asociados a la temática central los cuales se contextualizan el escenario internacional y 

nacional; de acuerdo a lo considerado por Arias (2012). El marco referencial indica los 

logros conseguidos por la ciencia por medio de los conocimientos relacionados con el 

tema de estudio que sirve de soporte y rigurosidad a la investigación (p.108).  Por lo 

cual, las bases teóricas se enfocaron en los temas principales procedentes del título y 

los objetivos (patrimonio cultural, saberes y experiencias, comunidad Coyaima, 

características identitarias, resignificación pedagógica).  

Antecedentes de la Investigación  

Escenario internacional 

En relación al presente escenario, Reguart (2020) en su investigación sobre ―Los 

pueblos indígenas y la protección de sus convicciones religiosas ante conflictos de 

acaparamientos de tierras y aguas‖. Programa de Doctorado en Derecho Escuela de 

Doctorado de la Universitat Jaume I, tuvo como propósito analizar el derecho a la 

libertad religiosa en cuanto a las creencias del patrimonio cultural indígena el cual 

resulta violentado ante la lucha de los territorios. La metodología adoptada posee un 

carácter transversal para ser comparado con otras ciencias asociado con el método 

inductivo en cuanto al análisis particular fundamentado en el análisis crítico y la 

evaluación de ideas complicadas. 

Dentro de las conclusiones más destacables se manifiesta que históricamente 

los derechos de los indígenas han sido violentados y por lo tanto su patrimonio cultural 

ocupa un espacio de vulnerabilidad, existen tierras caracterizados en territorios que 

poseen alguna riqueza natural o mineral terminan siendo apetecibles para empresas 

multinacionales que lo consideran en lo económico sin importar el valor cultural que 



25 
 

representa como patrimonio para estas comunidades indígenas; especialmente cuando 

se trata de acaparar espacios donde existen fuentes de agua natura. Se traduce este 

interés de acaparamiento de tierras en un elemento violatoria que atenta contra la 

esencia cultural de los indígenas de distintas comunidades las cuales se sienten 

acorraladas por el desarrollo económico global.  

Sobre los aportes que proporciona esta tesis a la investigación, destaca la 

afiliación del tema que de algún modo busca la preservación de la herencia cultural 

dejada por los ancestros; destacando que los distintos territorios aborígenes están 

siendo ocupados por terceros sin importar la violación de los derechos humanos 

elementales; una lucha entre el progreso marcado por la nueva tendencia económica 

global y la necesidad de conservar un acervo que no posee valor estipulado ante la 

riqueza cultural que representa no solo para las comunidades que lo habitan, también 

para el país que lo representa; además existe un aporte en lo inductivo que se 

contextualiza en las dos investigaciones el enfoque cualitativo.  

Continuando con el contexto internacional se asume la tesis desarrollada en 

Chile a través de Román (2023), ―Desafío de educación inclusiva e intercultural en un 

contexto educativo formal de alta vulnerabilidad y creciente población migrante en 

Santiago de Chile‖ en la Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación. La 

orientación del propósito se enfocó en desarrollar un enfoque colaborativo prácticas 

pedagógicas enmarcadas en la interculturalidad orientada a la atención de estudiantes 

indígenas migrantes. El tejido metodológico se orientó por el paradigma cualitativo bajo 

la investigación acción donde se establecieron cuatro etapas elementales (Diagnóstico, 

plan de acción, acción y reflexión), lo cual condujo a un trabajo en equipo con grupo de 

indígenas migrantes.   

Los hallazgos confirman, que cada uno de los enfoques temáticos asumidos por 

los docentes dentro de una práctica adaptada a las realidades y necesidades de los 

estudiantes en un trabajo organizado en función de esta población vulnerable; quedó 

demostrado que en una reorientación pedagógica (resignificación), se puede lograr no 

solo incluir al estudiante indígena en el sistema formal, también se puede avanzar en la 



26 
 

interculturalidad mientras se reconoce el valor que tienen estos estudiantes sobre sus 

saberes y experiencias culturales; una manera de optimizar la enseñanza intercultural 

sobre una labor práctica pedagógica enmarcada en el sentido humano y el respeto por 

la diversidad. 

Al contrastar el objeto de estudio con lo planteado en el referente, se puede 

asumir que existen contribuciones relevantes en cuanto a la realidad socioeducativa 

que se vive en Chile la cual se asemeja a lo acontecido en Colombia donde existen 

grupos o comunidades indígenas desplazadas que deambulan en las calles de las 

grandes capitales donde se requiere del apoyo del sector educativo, especialmente en 

una labor pedagógica resinificada que pueda abrir espacios para nuevas oportunidades 

para una población escolar vulnerable, que necesita no solo que se le garantice su 

derecho educativo, igualmente que se promuevan valores culturales que se han 

olvidado en el tiempo.  

Sobre el caso específico del tercer antecedente internacional se exterioriza la 

experiencia investigativa doctoral ejecutada por Arteño (2023), en Ecuador 

―Interculturalidad en la educación universitaria del Ecuador: perspectivas de actores 

educativos‖. Su objetivo se proyectó hacia el análisis de las categorías de estudio. En 

cuanto a los elementos metodológicos se orientó por el método mixto asociando al 

mismo tiempo una mirada cualitativa y cuantitativa, para lo cual se aplicó una encuesta 

a 70 estudiantes de origen indígena, de la misma forma se asumió como técnica las 

entrevistas semiestructuradas a 7 docentes, uno en representación por cada institución 

educativa abordada, las cuales cuentan con una población escolar indígena 

significativa. 

 Dentro de los resultados alcanzados, se logró evidenciar que existe de la 

concepción de los docentes, posturas claras frente a la problemática existente frente al 

impacto de la interculturalidad; además surgen perspectivas epistemológicas que dan 

cuenta de la limitación que posee la población indígena ante sus conocimientos pues 

ellos sienten que su acervo cultural no es resignificado; queda claro el distanciamiento 

entre unos y otros dentro de los recintos académicos por su condición cultural, existe 



27 
 

una lucha entre los estudiantes indígenas por sus raíces ancestrales. Según los propios 

actores, los programas curriculares continúan ajustados a lineamientos centralizados 

bajo una visión colonial   respecto a los conocimientos, por lo que se hace urgente 

fortalecer la práctica pedagógica en pro de una formación más intercultural.    

Luego del recorrido amplio por la sección de antecedentes dentro del escenario 

internacional, es preciso reflexionar ante los puntos de encuentro entre las dos 

investigaciones que admiten una amplia mirada sobre una realidad actual que se 

traduce en problemas en distintos países, ante el hecho que los indígenas por un lado 

se sienten desplazados y donde llegan no terminan de ser incluidos en sus totalidad, 

siempre ha existido y sigue presente la brecha de desigualdades entre los estudiantes 

solo por sus raíces ancestrales; en cualquier caso, es indispensable contar con el 

apoyo, orientación de parte del docente a través de una práctica más contextualizada y 

menos excluyente, pues el rescate de los valores culturales es una prioridad en cada 

uno de los niveles educativos 

Escenario Nacional 

Uribe-Pérez (2019) ―Saberes ancestrales y tradicionales vinculados a la práctica 

pedagógica en un enfoque intercultural. Investigación de corte Doctoral. Un estudio 

realizado con profesores de ciencias en formación inicial. Investigación educativa y 

desarrollo Pedagógico‖. En cuanto al objetivo procura interpretar la perspectiva 

intercultural de los maestros acerca de los saberes ancestrales y tradicionales 

vinculados a la práctica pedagógica, un enfoque intercultural. Se asumió un enfoque 

cualitativo dentro de un estudio de caso, se utilizó la técnica de la entrevista 

semiestructurada que permitió una amplia recolección de información; la cual fue 

procesada por medio de la interpretación subjetiva.  

Sobre los hallazgos más relevantes se llegó a considerar que dentro de la 

práctica pedagógica orientada en una mediación apoyada en estrategias de difusión 

cultural sobre las tradiciones y saberes ancestrales, conllevó a despertar el interese por 

elementos culturales donde se destaca la pluralidad y el respeto por la cosmovisión que 

poseen las comunidades indígenas de acuerdo a sus creencias. Del mismo modo se 



28 
 

logró establecer un proceso de enseñanza en una labor práctica pedagógica más 

descolonizada con resultados óptimos en los aprendizajes sobre los saberes 

multiculturales.  

Sobre las distintas contribuciones del referente respecto a la tesis doctoral, parte 

de la temática central donde concurren los saberes ancestrales sobre la 

interculturalidad, al igual que la determinante labor pedagógica de los docentes, 

quienes buscan alternativas en medio de las dificultades para el rescate de valores 

culturales como parte de la noble tarea de formar integralmente al estudiante; lo cual 

implica el fortalecimiento de la estructura axiológica de los alumnos.  De la misma 

forma existen coincidencias en cuanto al contexto nacional, el enfoque cualitativo y la 

aplicación de entrevistas que permitieron en ambos casos recolectar valiosa 

información que conllevó a importantes resultados sobre la importancia que les 

conceden los docentes a los elementos culturales. 

Respecto al segunda antecedente nacional, Vargas (2022) ―Prácticas 

pedagógicas religadas por los saberes ancestrales y la intergeneracionalidad en la 

educación rural del municipio de San Pelayo‖. Tesis Doctoral presentada en la 

Universidad Simón Bolívar. El propósito principal se ubicó en Religar la práctica 

pedagógica rural a los saberes ancestrales y la intergeneracionalidad, en un contexto 

socio-crítico de los planes de estudio, enfrentando el reto del fortalecimiento del 

pensamiento humanista y del emprendimiento para el desarrollo socio-económico local 

respecto a la emancipación del Ser. Los elementos metodológicos circundan el enfoque 

cualitativo apoyado en el paradigma socio-crítico en la investigación acción. 

Al asumir los resultados más importantes, se evidenció que la práctica 

pedagógica existen voces populares que son compartidas con los estudiantes, donde 

se promueve un discurso emancipador que permite entender la importancia de 

descolonizar como una forma de rescatar y valorar componentes culturales donde se 

logró la participación tanto de los estudiantes como los miembros de las comunidades, 

que conllevó a los discente a nuevas estructuras cognitivas frente al patrimonio cultural 

valorado en la educación rural. Se impulsó al mismo tiempo el sentido identitario que 



29 
 

permitió el rescate de elementos ancestrales donde se proyecta la 

intergeneracionalidad. En cualquier caso, el trabajo orientado permitió una clara 

cosmovisión sobre el mundo cultural en cuanto a los componentes ancestrales que 

hacen parte de la riqueza cultural de las comunidades que circundan la institución. 

Con referencia al tercer antecedente, Guzmán (2022) ―Conservación de saberes 

ancestrales en el área de emprendimiento mediante la implementación de proyectos 

pedagógicos productivos en instituciones educativas de Coyaima-Tolima‖. El objetivo 

general se concentró en una propuesta pedagógica en el área de emprendimiento 

mediante la implementación de los proyectos pedagógicos productivos orientados a la 

conservación de los saberes ancestrales en la etnia Pijao de las I.E. de Coyaima y 

Ortega – Tolima. Los elementos metodológicos apuntan hacia una investigación de 

corte cualitativo de tipo proyectiva bajo la técnica de la revisión documental que 

permitió la triangulación de material bibliográfico de por las 120 fuentes consultadas. 

Los hallazgos encontrados dan cuenta, de comunidades indígenas que, a pesar 

de la modernidad, los avances y el desarrollo tecnológicos aún mantienen viva la 

esencia cultural de sus pueblos mediante el desarrollo productivo sobre las prácticas 

ancestrales tomando en cuenta que se trata de un trabajo desarrollado normalmente 

por los más longevos, puesto que las nuevas generaciones se mantienen distantes a 

su herencia cultural.  Se reconoce dentro de las experiencias consultadas, que el MEN 

a través de políticas públicas enmarcada en la etno-educación procura apoyar e 

impulsar estas iniciativas; llama la atención que son pocos los proyectos de vida que se 

canalizan con los estudiantes en las instituciones que atienden población indígena; de 

forma general se considera la importancia de impulsar estas actividades bajo la idea de 

rescatar componentes culturales ancestrales. 

Al comparar la tesis doctoral con el referente asumido se logran obtener valiosas 

contribuciones en relación a la esencia de la investigación en cuanto al patrimonio 

cultural de los Coyaima el cual se comparte entre las dos investigaciones; por tanto se 

comparten diversos elementos que van con el objeto de estudio, el contextos 

sociocultural vinculado a la comunidad Coyaima donde se busca el rescate de saberes 



30 
 

ancestrales ante el desapego de los estudiantes que conforman las nuevas 

generaciones de estos asentamientos étnicos. De la misma manera, se consiguen 

aportes teóricos y metodológicos importantes que permiten concederle a la tesis un 

mejor nivel de rigurosidad científica.  

Al relacionar el último de los referentes de corte nacional, se presenta la tesis 

doctoral desarrollada por Ávila (2020) ―La educación intercultural como apuesta 

pedagógica en la transformación de prácticas educativas en contextos urbanos: una 

práctica experiencial en el pueblo Embera‖. El propósito general se ubicó en 

transformar la labor pedagógica de los docentes en los colegios de la ciudad capital 

con atención educativa de estudiantes indígenas. En cuanto a las características 

asociadas a la metodología el proceso se fundamentó en la mirada cualitativa apoyada 

en la investigación acción; tomando en cuenta elementos informativos del SIMAT que 

permitió determinar la matrícula de estudiantes indígenas. 

Sobre las conclusiones a las cuales se llegó, indican que las propuestas 

pedagógicas conjuntamente con una mediación del docente contextualizada en la 

realidad de los pueblos indígenas y su impacto en la vida de la gran ciudad, permite 

confirmar su efectividad en favor la población que requiere de algún modo una atención 

especial con carácter de autonomía en correspondencia a las costumbres, tradiciones 

donde se hace necesario   la conformación de espacios que puedan conducir a la 

resignificación pedagógica en favor de las necesidades de los estudiantes indígenas, 

una forma de apuntar hacia la transformación de realidades socioeducativas.    

En ese sentido, el antecedente se traduce en un apoyo importante para la tesis 

doctoral puesto muestra una cruda realidad sobre los desafíos que tienen que sortear; 

por un lado, los niños y jóvenes indígenas que se han desplazado en sus comunidades 

étnicas para incursionar en la desafiante vida urbana, especialmente en la ciudad 

capital. Por otro lado, el papel determinante del docente quien debe establecer 

mecanismos pedagógicos, realizar adaptaciones a su programación que lo conduce a 

una resignificación sobre su labor práctica enmarcad en la interculturalidad que puede 



31 
 

desencadenar resultados importantes sobre una realidad que extiende a lo largo y 

ancho de Colombia.   

Referentes Teóricos 

Patrimonio cultural 

En términos generales, el patrimonio cultural abarca tanto los objetos, materiales 

tangibles extraordinariamente ricos y valiosos de las colecciones de las instituciones 

culturales, como el patrimonio representado en los paisajes, el entorno construido y 

también el patrimonio vivo e inmaterial caracterizado en las costumbres y tradiciones. 

Según lo manifestado por Salemink (2021) El patrimonio puede estar mediado, por 

ejercicio de una práctica institucional o puede ser de naturaleza inmediata, como es el 

caso de las labores tradicionales que forman parte de la cotidianidad. De ahí que el 

patrimonio cultural, contribuye de forma potencial en la calidad de vida de los sujetos 

sociales; representa algo muy valiosa que necesita ser valorado y conservado en el 

tiempo. 

Sobre el particular, Fatorić y Egberts (2020) relacionado a entrevistas con 

gestores del patrimonio y expertos internacionales en patrimonio cultural de varios 

países, descubrieron que casi todos reconocían el lema del patrimonio de preservar el 

pasado para el futuro. Al mismo tiempo, pocos de los entrevistados habían considerado 

alguna vez adecuadamente, o podían articular explícitamente, cómo el patrimonio será 

realmente beneficioso para las sociedades futuras. Por ello la manera como las 

personas piensan los conduce a actuar frente al patrimonio cultural. 

Dado que el sector del patrimonio cultural de todos los sectores debería apreciar 

esto, de acuerdo con Marín (2021) resulta algo irónico que la necesidad de preservar el 

patrimonio para el futuro se dé por sentada, tanto en el propio sector del patrimonio 

como en la sociedad en general. El deseo de transmitir el patrimonio como legado 

humano a las generaciones futuras a menudo se trata como un principio no 

problemático y casi universal. Las consultas sobre las perspectivas de beneficios 

futuros reales resultantes de las políticas de preservación a menudo no solo se 



32 
 

consideran innecesarias sino también impensables, así lo considera Nilsson et al., 

(2021). 

Prevalece una falta de preocupación por los desarrollos y cambios a lo largo del 

tiempo y las necesidades reales del futuro, aunque el futuro motiva la preservación y la 

conservación en primer lugar. Es por eso que Fournier (2021) sospecha que el sector 

del patrimonio contemporáneo sigue atrapado en la lógica de ese particular régimen de 

historicidad que él llama presentismo. Ese régimen es tan fuerte, que incluso el 

discurso emergente sobre el patrimonio y el desarrollo sostenible apenas considera 

nada más que los beneficios del patrimonio en el presente actual, abordando los 

desafíos de la actualidad y esperando que a futuro se puedan mantener tales hallazgos 

(Labadi et al., 2021). 

Para Flores et al., (2023), la retórica futura ligada al patrimonio y sus diversas 

prácticas es a la vez intrigante y frustrante. Como investigadores, les cautiva la tarea de 

analizar la lógica subyacente de la preservación y sus limitaciones. ¿Por qué el futuro 

casi siempre está presente cuando se considera el patrimonio, pero rara vez inspira 

agendas informadas sobre cómo, en la práctica, proporcionar beneficios reales para el 

futuro? Al mismo tiempo, se pierden oportunidades para marcar una diferencia en las 

sociedades futuras en una preocupación por los procesos y prácticas patrimoniales 

actuales. 

Sin embargo, si existen formas de aplicar el pensamiento futuro al patrimonio. 

Por pensamiento futuro se entiende la forma en que las personas anticipan lo que les 

espera dentro de varios años o incluso décadas, informando cómo actúan hoy. Y por 

patrimonio se entiende aquello que recuerda a las personas el pasado, tangible o 

intangible, predominantemente cultural pero también natural. Si bien existe patrimonio 

personal y familiar, en este trabajo se estudia principalmente en el patrimonio colectivo 

en comunidades y sociedades. 

 

 



33 
 

Patrimonio cultural y el factor socioeducativo 

Dentro de la sociedad colombiana que parece caracterizarse tanto por cambios 

difíciles, y a veces amenazantes como por grandes oportunidades de desarrollo, un 

elemento que destaca es el factor educativo que representa en cualquier caso el 

apalancamiento para lograr avanzar en correspondencia con las demandas globales 

las cuales están signadas por las transformaciones continuas, las cuales influyen 

profundamente y dan forma al entorno de cambio en la sociedad colombiana 

contemporánea. Al tiempo abre el espacio a nuevas miradas culturales ante la 

exclusión de los pueblos aborígenes que están siendo desplazados de forma 

progresiva por los avances de la postmodernidad. 

Sobre esta configuración de la realidad, el patrimonio cultural (material e 

inmaterial) y el factor socioeducativo están de forma intrínseca vinculados, es ahí 

donde el sistema educativo juega un rol fundamental a través de la formación de los 

estudiantes en cada uno de los niveles, especialmente en media técnica  puesto que es 

indispensable formar en el discente una conciencia histórica sobre el valor que 

representa el patrimonio cultural y las distintas estrategias para conservarlo, valorarlo y 

difundirlo. Una manera de internalizar en el estudiante el sentido de pertenencia   que 

le permita ser protagonista en cuanto a la promoción de valores culturales. 

Como parte de la realidad, es preciso orientar  la resignificación  de la práctica 

pedagógica que implica la relación entre institucionales y el valor que se le concede al 

patrimonio cultural por parte de los actores educativos. Allí el docente bajo elementos 

estratégicos debe procurar diferentes formas de transmisión del patrimonio en términos 

de valores históricos dentro de una mayor visibilidad e inclusión social, cultural y 

educativa. Pueblos aborígenes que deben ser reconocidos, comprendidos y 

gestionados por todos los involucrados en el trabajo relacionado con el patrimonio 

cultural (material e inmaterial). 

Comunidad Coyaima 

Hacer referencia de la comunidad Coyaima, significa una mirada al pasado 

tomando en cuenta que estos asentamientos indígenas forman parte de la historia 



34 
 

cultura de Colombia; es así como el territorio hoy conocido como espacio de los 

Coyaima, constituye un municipio que lleva su mismo nombre. Se trata de un 

asentamiento indígena el cual desciende de las etnias Pijaos, quienes al tiempo se 

identifican con sus ancestros llamados los Caribes, fue entonces en el año 1608 que se 

estableció de acuerdo a la historia el primer asentamiento, que recibió por nombre 

(Nuestra señora del Carmen de Coyaima), gracias al conquistador Juan Borja.    

En ese momento se convirtió en un centro de intercambio comercial donde se 

intercambian productos bajo un fuerte clima propio del Valle del Magdalena; según los 

registros diacrónicos la fundación formal de la comunidad indígena Coyaima data del 

año 1621, cuando por orden del fiscal de la Real audiencia de la época (Bernabé de 

Saavedra), se le otorga formalmente una fecha de registro, décadas después, 

específicamente en el año 1778, dicho asentamiento indígena pasa a ocupar otro 

espacio geográfico tal como se conoce en la actualidad, es reconocido en ese 

momento bajo un marco legal a través de la Asamblea Legislativa del Tolima, es ahí 

donde se registra por vez primera (1863), la figura de municipio bajo el nombre de 

Coyaima.     

Saberes y experiencias culturales de los Coyaima  

Lograr unificar estos dos elementos sobre la realidad histórico-cultural de los 

Coyaima significa entender que la formación educativa la enorme responsabilidad del 

docente quien debe ser formado en una concepción intercultural apoyado en 

programas de enseñanza contextualizados para tal fin; de acuerdo a lo planteado por el 

MEN (2013), ante la diversidad de grupos indígenas que existen en diversas regiones 

del país la interculturalidad debe representar un principio elemental en la formación del 

docente. Por lo cual la enseñanza en la actualidad dentro de la etno-educación se 

transforma en un gran desafío, puesto que dentro de las entidades educativas oficiales 

continua la práctica pedagógica orientada por un currículo mono-cultural, cuando la 

realidad demanda programas fundamentados en la interculturalidad: que permita al 

maestro asumir con mayor precisión los saberes y experiencias culturales, como es el 

caso de los Coyaima.      



35 
 

Es así como el saber cultural dentro de la comunidad de los Coyaima, conlleva a 

estudiantes de estas comunidades a interaccionar con otros compañeros e incluso con 

sus profesores donde se desprenden intercambios del reservorio cultural que cada uno 

posee, con especial atención en el bagaje cultural de los indígenas quienes por lo 

general cuentan con una amplia herencia ancestral, cuyas riquezas necesitan ser 

compartidas con otros bajo el marco del respeto por la diversidad frente al acervo 

cultural con el cual cuentan los Coyaima, y que pareciera no manifestarse con orgullo 

en los habitantes más jóvenes. 

A tal efecto Uribe (2019), quien asume que el enfoque intercultural se presenta 

en la actualidad como un modelo emergente ante la preparación de los docentes y 

mientras no consolide dese ese nivel, resulta complejo poder materializarlo en las aulas 

de clase (p.131).  Aun cuando existen programas espaciales para formas maestros 

contextualizados en la etno-educación, no se ha logrado en Colombia un amplia y 

consolidad pluralismo que admita promover e impulsar la herencia cultural de los 

pueblos, como en el caso de los Coyaima. Sin embargo, estas comunidades mantienen 

sus propios saberes y experiencias culturales, las cuales necesitan ser orientados de 

forma pertinente en los centros educativos.   

Conviene en ese caso reconocer que a pesar de los desaciertos que pueda 

tener el sistema educativo colombiano en materia de etno-educación, los docentes 

dentro de su labor procuran incluir estos saberes a pesar de las necesidades y 

falencias respecto a la práctica pedagógica la cual responde más a lo mono-cultural 

que la interculturalidad.  Sobre tal configuración, es importante reconocer que la 

Constitución Política (1991), los grupos indígenas, en este caso en particular los 

Coyaima descendientes de los Pijaos, cuentan con una figura legal en cuanto a su 

propia estructura política que les permite en otras cosas, funcional a través de cabildos 

que permite dirimir diferencias entre miembros de la misma comunidad indígena. 

Allí se tratan los casos asociados a la religión y la política; otro de los elementos 

que se caracteriza como costumbre es la conformación de las familias que incluye 

como uno de los miembros principales al yerno que pasa a formar parte del núcleo por 



36 
 

aquello de la extensión generacional. En el caso puntual de las mujeres cuando ya 

están en edad adolescente tiene la facultad para escoger sus parejas e incluso contraer 

matrimonio regidos por las costumbres establecidas por los más longevos de la 

comunidad; esta mujer exige a su futuro esposo conocer sobre tradiciones de los 

Coyaima sobre todo en el trabajo de la tierra.   

Respecto a la lengua de los Coyaima la cual proviene igualmente de los Pijaos, 

la misma hace parte de la riqueza lingüística de los Caribe cuya realidad indica que con 

el correr de los años ha venido perdiendo su valor histórico cultural; conviene en ese 

caso vincular la opinión de   Ramírez (2012) El lenguaje como parte de la tradición oral 

de los Coyaima admite el compartir de saberes y el intercambio de experiencias, 

especialmente entre las personas de mayor edad puesto que se ha venido perdiendo 

dicha herencia cultural. De cualquier modo, esta lengua a pesar de los inconvenientes 

contiene elementos propios de la oralidad ancestral que caracteriza la identidad cultural 

de este importante asentamiento indígena. 

Sumado a ello, se encuentra las tradiciones y saberes culturales religiosos, 

donde predominan las creencias sobre la espiritualidad allí los especialistas de la 

comunidad determinan componentes que clasifican el bien y el mal; por tal razón se 

celebran ceremonias y rituales como parte de estos saberes siempre buscando rendir 

honor al espíritu de los antepasados como símbolo de respeto a la cultura ancestral. 

Por otra parte, existen los diferentes modos de economía practicada que también forma 

parte del acervo cultural el cual se diversifica entre la siembra, la cría de animales y la 

artesanía, cada familia emprende un proyecto en función de sus mayores saberes. 

Otras familias se dedican a la pesca, todos estos productos en primer lugar son 

utilizados para el consumo familiar y el intercambio con otros núcleos dentro de la 

misma comunidad, el excedente es vendido a las comunidades cercanas con el fin de 

obtener ingresos para solventar otras necesidades. en cuanto a la vestimenta existe 

mayor preponderancia hacia las mujeres quienes deben permanecer con faldas largas 

bien cubierto el cuerpo con colores vistosos y el cabello recogido, mientras los hombres 



37 
 

pueden utilizar pantalones cortos y andar incluso sin camisa; ambos géneros utilizan 

como calzado alpargatas fabricadas por ellos mismos.    

La vivienda se caracteriza por cabañas construidas en comunidad, se apoyan 

entre familias para tal fin, el material proviene de la parte vegetal pues se trata de 

palma y troncos donde el piso es solo de arena o tierra. Mantienen una variedad de 

alimentos donde destaca el cochino frito y los tamales, también elaboran cuajada con la 

leche de cabra; tal vez la bebida más consumida por los miembros de la comunidad de 

los Coyaima responde a la chicha elaborada a base de maíz y arroz, la cual es 

procesada y fermentada para la celebración de actividades especiales.   

Sobre la educación, existe dentro de las comunidades étnicas una formación 

propia fundamentada en elementos culturales ancestrales, en cuanto a la educación 

formal estos niños y jóvenes asisten a instituciones oficiales que les puedan brindar de 

algún modo ciertas condiciones vinculadas a la etno-educación como es el caso de la 

institución objeto de estudio. Es precisamente dentro de esta entidad educativa que se 

logra observar el desapego que tienen los jóvenes estudiantes con su patrimonio 

cultural propio de los Coyaima; a pesar de diversos esfuerzos por parte del Estado, el 

MEN, los docentes estos resultan insuficientes ante las carencias, necesidades y alto 

nivel de vulnerabilidad; donde se hace notar el distanciamiento de estos estudiantes 

con su estructura identitaria y la herencia cultural que proviene de sus ancestros.     

Características identitarias 

Están asociadas a las características referidas a la identidad que diferencia a las 

personas por su origen o componentes culturales, una cualidad que poseen los 

indígenas quienes, a pesar de los cambios globales, procuran mantener viva esa 

característica identitaria. Una forma ideológica de exteriorizar su propia identidad 

cultural como es el caso de los Coyaima, esta parte identitaria se refleja con mayor 

contundencia en las personas de mayor edad (longevos), quienes buscan promover el 

legado cultural de sus ancestros, a diferencia de los más jóvenes quienes se han 

venido distanciando de su propio patrimonio cultural indígena. 



38 
 

En relación a la temática cultural Guzmán (1991). Al vincular los elementos 

identitarios con el patrimonio cultural, se puede considerar que a finales del siglo XX 

esta cualidad ha asumido otra visión distinta ante el desapego de las nuevas 

generaciones con su esencia cultural, una realidad que se manifiesta en muchos 

países. Tomando en cuenta que la cultura y su patrimonio ha tomado otro matiz distinto 

a la herencia dejada por los antepasados, es considerada dentro de la postmodernidad 

como un patrimonio que puede ser comercializado, un recurso social utilizado para el 

disfrute de muchos. 

Para ello existe una variedad de espectadores, lo cual indica que la identidad 

cultural considerada que el patrimonio cultural que posee una comunidad indígena 

como Coyaima se ve trastocada por el impacto de los avances tecnológicos, el 

crecimiento de la urbanidad y las implicaciones de las redes sociales; a lo cual se suma 

el turismo donde se exhiben patrimonios culturales que empiezan a ser vistos por su 

valor económico más no por su valor cultural.  Tal como lo señala Leguina y Prats 

(2001), en los últimos 50 años ha sido notable el detrimento identitario, pues los valores 

culturales tienen a reflejar un alejamiento entre la cultura valiosa del pasado y las 

nuevas generaciones. Significa la pérdida progresiva de la identidad de los pueblos, 

como viene sucediendo con los jóvenes estudiantes que pertenecen a los Coyaima. 

Destacando otra visión, se puede asumir que las características identitarias de 

los pueblos en este caso de los indígenas debe ser una reliquia herencia del pasado, 

un tesoro valorado en el presente como garantía de la preservación cultural para el 

futuro; sin embargo la dinámica global ante los constantes cambios y el impacto 

significativo por los avances tecnológicos científicos, conlleva a espacios de reflexión 

en la educación ante el distanciamiento de las nuevas generaciones con su esencia 

cultural que permite entender que por grandes esfuerzos y unificación de criterios, se 

trata de una titánica labor de los docentes  frente a la responsabilidad de rescatar 

valores culturales como parte de la identidad de los jóvenes Coyaima, quienes son 

influenciados por todo aquello que ofrece la postmodernidad.   



39 
 

Dentro de este panorama, para lograr la integración de los jóvenes en su propio 

valor cultural es indispensable asumir lo planteado por García (2003), quien reflexiona 

al exteriorizar que para alcanzar la creación de espacios que permitan el rescate de 

valores culturales como parte de la identidad, es imprescindible que las instituciones 

adapten su enseñanza a las realidades y necesidades locales de sus comunidades. 

donde el estudiante que proviene de la comunidad Coyaima, se sienta identificado con 

lo que es como miembro de una etnia sin pretender alejarlo de lago tan evidente como 

la tecnología, solo que el docente necesita estar en consonancia con aquello que 

posee en lo identitario el estudiante, frente a lo que se imparte en su formación 

académica; una manera de establecer un punto de equilibrio cultural ante la 

concurrencia del pasado, presente y futuro. 

Resignificación pedagógica 

Una manera de repensar la forma como se viene enseñando, se trata de un alto 

en el camino por parte del docente para reflexionar sobre los resultados sobre los 

aprendizajes conseguidos por sus estudiantes, que le permita redimensionar las 

acciones pedagógicas en pro de una enseñanza centrada en las realidades 

socioculturales de los estudiantes; destacando que buena parte de la población escolar 

pertenece a las comunidades indígenas Coyaima. Por tanto, la resignificación vista en 

el trabajo práctico de los profesores, es encontrar en el camino laboral un mejor sentido 

a la enseñanza ante la diversidad de eventos que intervienen los cuales hacen parte de 

la cotidianidad (Guevara 2013).  

Sobre esta perspectiva, el docente necesita una especie de autoevaluación 

dentro del marco de la crítica y la reflexión que lo conduzca en primer lugar a reconocer 

que existen deficiencias que deben ser mejoradas; en segundo término establecer las 

estrategias, métodos y técnicas a ser adoptadas para el desarrollo de nuevas acciones 

pedagógicas que puedan responder a las verdaderas necesidades de los estudiantes, 

con mayor razón al tratarse de una población vulnerable que necesita no solo de 

formación educativa, también orientación en su esencia cultural ante el distanciamiento 

con su propia herencia cultural.  



40 
 

Nuevas actuaciones pedagógicas que deben estar permeadas de motivación, 

donde el estudiante pueda despertar el interés por aprender y además compartir sus 

experiencias culturales; representa para el docente asumir la diversidad de 

pensamiento ante el conjunto de saberes que intervienen dentro de un grupo de 

estudiante con un bagaje cultural tan amplio producto de sus antepasados, así como se 

refleja con los jóvenes estudiantes provenientes de los Coyaima; por tal razón las 

entidades educativas son las principales convocadas a resignificar sus políticas de 

enseñanza que permita al mismo tiempo a los maestros reorientar su labor en función 

de aquello que más requiere aprender el estudiante. 

En tal sentido la resignificación pedagógica en este caso, compromete aún más 

el docente que labora dentro de la institución seleccionada para el estudio, puesto que 

lleva sobre sus hombros la enorme responsabilidad de formar en medio de una 

dinámica mundial, donde los cambios son cada vez más frecuentes con implicaciones 

significativas en el acervo cultural de los pueblos y por ende en cada uno de los 

estudiantes. De ahí la importancia de redimensionar el trabajo realizado hasta el 

momento que permita despertar nuevas inquietudes respecto a los aprendizajes 

socioculturales. 

Resulta conveniente asociar la postura de McMahon (2013), quien considera que 

para que exista una verdadera resignificación, es preciso entender la necesidad de 

adaptar los programas curriculares los cuales necesitan estar diseñados bajo una 

transversalidad tomando en cuenta las realidades locales. Una manera de configurar 

aquello que se tiene junto a lo que se aspira conseguir en una práctica pedagógica 

resignificada. Según lo expresado por Avendaño y Guacaneme (2016), el docente debe 

estar no solo comprometido con su labor, necesita estar dispuesta al cambio que 

representa actualización y capacitación continua que lo pueda conducir a perfeccionar 

su práctica pedagógica; de cualquier manera, la resignificación pedagógica debe estar 

enmarcada en mejorar para facilitar los aprendizajes.    

 

 



41 
 

Bases Legales 

Este apartado permite asumir un orden jerárquico sobre cada una de las leyes, 

decretos, resoluciones o cualquier otro documento con figura legal que pueda respaldar 

la investigación en correspondencia con la temática estudiada. En ese sentido la 

UNESCO sobre la convención sobre patrimonio mundial, contempla en su Artículo 4 

cada país tiene el deber de proteger, difundir y además conservar el patrimonio cultural 

y natural en cada generación; significa que cada comunidad como en el caso de los 

Coyaima deben apegarse a este componente legal en virtud del desapego que tienen 

las nuevas generaciones con su acervo cultural. 

Del mismo modo la Constitución Política de (1991), establece dentro de se 

estructura elementos orientados puntualmente hacia las comunidades indígenas; tal es 

el caso de lo tipificado en su Artículo 171 donde se contempla la participación indígena 

en el senado de la República, para ello el aspirante debe haber cumplido labores como 

autoridad local de acuerdo a las tradiciones de su respectiva comunidad étnica. Lo cual 

se convierte en la oportunidad para que las comunidades indígenas tengan voz y voto 

en el espacio donde se toman las decisiones para la aprobación de leyes. 

En cuanto a la autoridad jurisdiccionales, el Articulo 246 contempla que toda 

aquella autoridad indígena que ha sido elegida por sus propias leyes y costumbres 

tiene la facultad legal para desempeñar funciones legales según la normativa 

establecida por la comunidad a la cual pertenece, siempre manteniendo el hilo 

constitucional. Una forma de poder que ejercen los líderes comunitarios indígenas, 

donde se respetan sus propias leyes siempre y cuando no infrinjan la norma 

establecida en la constitución, una forma de autonomía que permite darle celeridad a 

los casos y con ello respuesta oportuna a su gente. 

Asimismo la constitución vislumbra en su Artículo 286, el reconocimiento de los 

territorios indígenas como una entidad tal como se asumen los departamentos, distritos 

y municipios; es decir que el territorio que hace parte de los Coyaima de acusrto a su 

recorrido histórico cultural es invaluable e intransferible y sobre dicho espacio 

geográfico los líderes comunitarios junto a los miembros comunitarios pueden tomar las 



42 
 

decisiones que consideren más indicadas en beneficio colectivo; esto hace parte de los 

derechos que acobijan a los habitantes de las comunidades Coyaima, así como sucede 

con el tema de la educación donde sus niños y jóvenes asisten a instituciones oficiales 

y al mismo tiempo reciben instrucción de miembros de la comunidad considerados 

libros vivientes pos sus conocimientos ancestrales y culturales. 

Con relación al tema educativo visto dentro  del sistema formal, la Ley 115 

(1994), reseña en su Artículo 55 lo concerniente a la etno-educación, la cual está 

dirigida a personas o grupos étnicos en virtud de sus costumbres, tradiciones y toda 

una estructura histórica cultural; sobre este marco legal se busca mantener viva la 

identidad indígena bajo el marco del respeto intercultural.   En coherencia con el marco 

de ley en su Artículo 63 caracteriza los elementos que se requieren para llevar adelante 

la prestación de un servicio educativo dentro de comunidades indígenas, para ello todo 

contrato necesita estar contextualizado en los principios de la etno-educación. 

Una manera de orientar la formación educativa, asumiendo la realidad étnica 

donde converge todo un acervo cultural que necesita ser respetado, conservado y 

proyectado a parte de una labor pedagógica adaptada. Al comparar este enfoque legal 

con la realidad estudiada, resulta evidente entender que no basta con las instalaciones 

y la infraestructura para el desarrolle de la etno-educación, es indispensable contar con 

docentes enmarcados en un perfil etno-pedagógico y no todos los que laboran dentro 

de la entidad seleccionada cuentan con dicha formación, de ahí la importancia de 

resignificar la labor práctica de los docentes. 

Finalmente se contempla el Decreto 1142 (1978), que fortalece los principios que 

rigen la educación orientada a los miembros de las comunidades indígenas; es así 

como dentro del Articulo 1, se enfatiza que toda actividad educativa enmarcada en las 

comunidades indígenas debe ser monitoreada por las autoridades educativas 

representadas por el MEN, con el apoyo y la opinión de miembros activos de dichas 

comunidades étnicas, por lo cual deben surgir  inquietudes y propuestas con la 

finalidad de reorientar en pro de mejoras de los programas y por consiguiente en 

alineación a una educación más adaptada a las realidades culturales. 



43 
 

CAPÍTULO III 

METODOLOGÍA 

Naturaleza de la Investigación  

 En relación al presente apartado es conveniente señalar que se define el camino 

metodológico donde se hace énfasis sobre lo que es el paradigma, el enfoque y el 

método; así mismo se plantea lo que es las fases de la investigación, el escenario, los 

informantes claves, las técnicas de recolección de información acompañado de lo que 

es los criterios de rigurosidad científica; a ello se suma las técnicas de análisis y 

procesamiento de la información recolectada; tal cual se aprecia en los párrafos 

subsiguientes. 

Paradigma interpretativo 

El paradigma interpretativo es una perspectiva de investigación que busca 

comprender e interpretar la realidad social sobre la perspectiva de los actores 

involucrados. En este paradigma, se asume que la realidad social es subjetiva y está 

construida por los significados que los individuos le otorgan a sus experiencias y a su 

interacción con el mundo (Walker, 2022).  

El objetivo principal de la investigación interpretativa es comprender los 

significados que los actores sociales le dan a su mundo, y no solo explicar o predecir 

su comportamiento. Para lograr este objetivo, el paradigma interpretativo se basa en 

una serie de métodos de investigación cualitativos, la observación participante, las 

entrevistas en profundidad y/o el análisis de documentos. En la observación 

participante, el investigador se integra al grupo o comunidad que estudia y observa su 

comportamiento de forma directa. A su vez, en las entrevistas en profundidad el 

investigador diseña y desarrolla realiza entrevistas abiertas y en profundidad a los 

actores sociales para comprender sus experiencias, opiniones y creencias. De hecho, 

el análisis de documentos por parte del investigador y la información recolectada 

conlleva a reflexionar sobre lo que es las bases de los conocimientos que emergen en 

el desarrollo investigativo enfocado en reconocer la interpretación fenómeno que van 

en función de los elementos que surgen. 



44 
 

El paradigma interpretativo hace énfasis en la comprensión, pues el objetivo 

principal es comprender los significados que los actores sociales le dan a su mundo. Su 

perspectiva se denomina emic, y busca comprender la realidad social en la perspectiva 

de los actores involucrados. Se utilizan métodos de investigación cualitativos para 

recolectar datos. El análisis de datos se realiza de forma inductiva, sobre  los datos 

específicos hacia la recolección de información.  

Enfoque cualitativo 

El análisis de esta investigación se efectúa en el enfoque cualitativo, el cual se 

según Hernández, Fernández & Baptista (2018) se direcciona en comprender los 

fenómenos, explorándolos en la perspectiva de las partes que intervienen dentro de un 

entorno natural y el vínculo con su entorno. Se escoge este enfoque cuando el fin del 

estudio es analizar la manera en que las personas perciben y valoran los fenómenos 

analizados profundizando en sus perspectivas. Se fundamenta en áreas o temas 

fundamentales de investigación.  

De igual manera, el enfoque cualitativo busca describir las cualidades de un 

fenómeno, y esto conlleva a que el investigador pueda estar sumergido entre aquellos 

que busca analizar, considerando como punto inicial las observaciones que provienen 

de dicha realidad. Por lo cual, las observaciones a realizar deben considerar los puntos 

de vista de las personas que se están analizando, en consideración a la diversidad de 

perspectivas, resaltando la trascendencia de la observación, ya que posibilita entender 

lo que está sucediendo en el entorno específico. 

El enfoque cualitativo parte de un acontecimiento real del cual se busca generar 

un concepto, y busca acopiar y organizar todas las observaciones a través de algo 

comprensible. De igual forma, según Hernández y Mendoza (2018) manifiestan que 

esta clase de investigación es interpretativa, puesto que busca darle sentido a los 

fenómenos y sucesos con base en los significados que le brinden las personas. La 

investigación cualitativa constituye una alternativa valiosa a las metodologías 

tradicionales de investigación en ciencias sociales; esta alternativa tiende a ser 

subestimada en el desarrollo de investigaciones académicas, en vista de la profunda 



45 
 

penetración que han tenido los modelos cuantitativos en sus inicios hasta la actualidad. 

Por lo tanto, la investigación cualitativa es una alternativa valiosa porque ha generado y 

aportado sus propias imágenes o representaciones de la realidad social en base a sus 

propias metodologías e inferencias e interpretaciones específicas. 

Método de investigación 

Con el fin de alcanzar los objetivos planteados, se acude al método etnográfico, 

dado que, de acuerdo con Hernández, et al (2020), este método permite describir y 

analizar ideas, creencias, significados, conocimientos y prácticas de grupos, culturas y 

comunidades, llegando a incluir la historia, geografía y los subsistemas 

socioeconómico, educativo, político y cultural de un sistema social, en el que 

intervienen rituales, símbolos, funciones sociales, parentesco, migraciones, redes y 

otros elementos. La etnografía implica la descripción e interpretación de un grupo, 

sistema social o cultural. 

Walker (2022) sugiere que la etnografía resulta ser un método apropiado cuando 

se intenta describir agrupaciones humanas, dado que hacer etnografía significa llegar a 

comprender al detalle lo que hacen, dicen, y piensan personas con lazos culturales, 

sociales o de cualquier otra índole, que intercambian visiones, valores y patrones, bien 

de tipo social, cultural, económico, entre otros. A su vez, Luna (2023) señala que la 

etnografía va más allá de una simple descripción de la realidad en estudio. 

Se trata de una inmersión profunda en el contexto social y cultural de un grupo o 

comunidad, con el objetivo de comprender sus prácticas, creencias y significados en su 

propia representación. La recolección de información en la etnografía no se asemeja a 

la simple recolección de flores en un campo, sino a un proceso meticuloso y reflexivo 

que busca capturar la complejidad y la riqueza de la vida social. 

Existe una controversia sobre las características distintivas de la etnografía. Así 

para Spradley (2019) lo fundamental es el registro del conocimiento cultural; Gumperz 

(2021) entiende que lo básico es la investigación detallada de patrones de interacción 

social y para Luzt (2022) es el análisis holístico de las sociedades, en ocasiones es 



46 
 

descriptiva otras veces es narrativa. En definitiva, etnografía se entiende como el 

método de investigación que se aprende del modo de vida de una unidad social 

concreta. Es la descripción o reconstrucción analítica e interpretativa de la cultura o 

forma de vivir de un grupo social. Según Dittrich (2021), la etnografía es una forma de 

investigación social que se caracteriza por: (a) Fuerte análisis en la exploración de la 

naturaleza de un fenómeno social o cultural; (b) tendencia a trabajar con datos no 

estructurados; (c) se investiga un pequeño número de casos a profundidad y (d) este 

análisis implica la interpretación de los significados y funciones del actuar humano. 

Los criterios para obtener una buena investigación son: (a) observación inmediata 

de la conducta como en otros contextos relevantes más alejados; (b) la hipótesis 

emerge en un lugar seleccionado para la observación se aplaza hasta que la fase se dé 

a profundidad; (c) es prolongada y repetitiva; (d) el punto de vista nativo de la realidad 

se da en la observación, entrevista, explicación; (e) conocimiento cultural guardado; (f) 

instrumentos, códigos, cuestionarios agendas que hayan resultado de la -observación; 

(g)Comparación transcultural; (h) conocimiento cultural que haya afectado la conducta 

y la comunicación del escenario; (i) entrevista donde se despliegue el conocimiento 

cultural; (j) utilización para la recolección de los datos tales como grabadoras, videos y 

(k)el etnógrafo deberá recocerse y describir su situación de interacción personal y 

social 

La selección de esta metodología para la realización de este trabajo obedece a 

la necesidad de mantener inalteradas las percepciones de las partes que se 

encuentran en la región de Coyaima; la etnografía permite obtener la información 

necesaria para el trabajo basándose en la descripción que hagan esos actores y sin 

que intervenga la percepción del investigador. Adicionalmente, como se observó en los 

referentes teóricos y en el estado del arte, el mediador debe caracterizarse también por 

su objetividad y por el hecho de no tener intereses propios respecto de las situaciones 

que generan el conflicto, por lo que la etnografía puede aportar en este trabajo esa 

transparencia que se requiere para cumplir con las condiciones que implica un proceso 

de mediación. 

 



47 
 

Fases de la Investigación  

Las fases del método de investigación etnográfica, aunque no son rígidas y 

pueden variar según el enfoque del investigador y las características del estudio, 

generalmente se agrupan en cuatro etapas o fases: el trabajo previo al trabajo de 

campo, el trabajo de campo, el análisis de datos y la comunicación de resultados. El 

enfoque cualitativo en la investigación cumple un rol crucial en la comprensión de 

diversos fenómenos sociales. De acuerdo con Cotán, (2020) se plantea lo siguiente: 

Tabla 1. Fases de la Investigación 

Fases Descripción  

Definición del problema Se define qué se va a estudiar, cuáles 

son las preguntas básicas y los 

objetivos del estudio. Esto se realiza 

mediante una revisión bibliográfica 

para comprender suficientemente el 

fenómeno y el objeto de estudio para 

poder contribuir con algo nuevo. 

Trabajo de campo Esta es una etapa delicada ya menudo 

difícil, donde el investigador lucha por 

obtener permiso y aceptación de 

investigación para ingresar al entorno 

del grupo estudiado. 

Recolección de la información Esto se logra mediante métodos como 

apuntes comprensivos de campo, 

entrevistas semiestructuradas o no 

estructuradas, grabaciones, 

fotografías y recuperación de 

documentación. 

Análisis y procesamiento de la 

información 

Se analizan los datos para descubrir 

temas, patrones, categorías y 

relaciones. Esto podría incluir la 



48 
 

codificación, la comparación continua 

o la construcción dentro de la cultura. 

Elaboración del Informe final El informe debe ser exhaustivo y 

sintético para transmitir al lector la 

importancia de los comportamientos y 

creencias dentro de la cultura 

estudiada. 

Nota: elaboración propia 

Escenario e Informantes Claves 

 El escenario es fundamental en toda investigación, tal es el caso que se asume 

un conjunto de elementos centrado en este caso en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas Departamento del Tolima; lo cual representa el escenario de la investigación, 

es pertinente tener en cuenta que como unidades de investigación se toman los 

docentes, en primer lugar el rector y cinco docentes más; es pertinente señalar que en 

esa mirada es necesario tener claro que la institución objeto de estudio responde a un 

conjunto de elementos propios de la zona y de los informantes de acuerdo a su cultura; 

razón que conlleva a definir las acciones que se pretenden alcanzar con el objetivo: 

Generar constructos teóricos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima en cuanto a 

los saberes y experiencias de los docentes en cuanto a la resignificación pedagógica 

en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima.   

 De hecho, con estos resultados se fundamenta la construcción de una 

fundamentación teórica para la resignificación pedagógica que converge en un cumulo 

de aspectos que de acuerdo a lo dispuesto es lo que sirve para la construcción teórica; 

dentro de esa mirada vale tener en cuenta lo siguiente:  

 

 

 

 



49 
 

Tabla 2. Informantes Clave 

Grupo  Cantidad Código  Característica 

Rector 1 CHENBALREC1 Rector de la 
institución objeto de 
estudio 

Docentes 5 CHENBALDOC1… Docentes de la 
institución con más 
de dos años de 
servicio y con 
disposición de 
trabajo 

Total 6 

Nota: Elaboración Propia 

 

Técnicas de Recolección de la Información 

 Para la aplicación del método etnográfico se acude a entrevistas en profundidad. 

La entrevista es el método más común de recolección de datos cualitativos; en la 

distancia, parece engañosamente simple. Realizar entrevistas sensibles, enfocadas y 

específicas de métodos es una habilidad que requiere un considerable conocimiento y 

práctica (Iñiguez et al., 2022). En el presente caso, los datos cualitativos se refieren a 

los saberes ancestrales que integran el patrimonio cultural de los indígenas coyaima. 

Cadena (2019) ha descrito un método que él llama "escalonamiento" para 

controlar la intensidad de la entrevista. El autor clasifica las preguntas de menos a más 

estresante como preguntas sobre la acción ("¿Qué hiciste? ¿Qué pasó?"), sobre el 

conocimiento ("¿Por qué se hizo de esa manera?"), y sobre la filosofía, como las 

creencias, los valores y sentimientos ("¿Cómo te sentiste? ¿Qué crees que te hizo 

hacer eso?"). En el curso de la entrevista, los participantes son evaluados por señales 

verbales y no verbales que indican el nivel de comodidad. Un investigador puede optar 

por pasar a preguntas más difíciles cuando el participante indica comodidad con un 

lenguaje corporal abierto y respuestas largas y relajadas a la pregunta anterior o dos. 

Las entrevistas cualitativas en profundidad son excelentes herramientas para 

usar en la planificación y evaluación de los programas de extensión, porque utilizan un 

método abierto y orientado al descubrimiento, que permite al entrevistador explorar en 



50 
 

profundidad los sentimientos y perspectivas del encuestado sobre un tema. Esto da 

como resultado una rica información de fondo que puede dar forma a otras preguntas 

relevantes para el tema. Las características clave de las entrevistas en profundidad son 

las siguientes, de acuerdo con (Bazzano, 2020): 

1.Preguntas de final abierto. Las preguntas deben redactarse de manera que los 

encuestados expliquen el tema, no solo respondan "sí" o "no". Muchas preguntas 

abiertas comienzan con "por qué" o "cómo", lo que les da libertad para responder a las 

preguntas con sus propios criterios. palabras. 

2.Formato semiestructurado. Aunque es importante planificar previamente las 

preguntas clave, la entrevista también debe ser conversacional, con preguntas que 

surjan de respuestas anteriores cuando sea posible. Por ejemplo, si un entrevistado 

comenta que "las elecciones se acercan", una respuesta adecuada sería: ¿Cómo te 

sientes acerca de los candidatos involucrados? 

3.Buscar la comprensión y la interpretación. Es importante utilizar habilidades de 

escucha activa para reflexionar sobre lo que dice el orador. El entrevistador debe tratar 

de interpretar lo que se está diciendo y debe buscar claridad y comprensión durante la 

entrevista.  

4.Grabación de respuestas. Las respuestas suelen ser grabadas en audio y 

complementadas con notas escritas (es decir, notas de campo) por parte del 

entrevistador. Las notas escritas incluyen observaciones de conductas verbales y no 

verbales a medida que ocurren, y reflexiones personales inmediatas sobre la entrevista.  

En resumen, las entrevistas en profundidad involucran no solo hacer preguntas, 

sino también registrar y documentar de manera sistemática las respuestas para buscar 

un significado y una comprensión más profundos. Un entrevistador cualificado debe 

tener la mente abierta; el juicio o la crítica pueden actuar como barreras para la 

comunicación, por lo que es importante mantener la apertura durante el proceso de la 

entrevista. Si los entrevistados perciben que están siendo juzgados o evaluados, es 

menos probable que compartan abiertamente sus opiniones. Cualquier conclusión que 

deba hacerse puede escribirse en un diario después de que finalice la entrevista. 

También se requiere que el entrevistador sea flexible y sensible; las interacciones 

humanas son complejas y las respuestas de las personas a las preguntas rara vez son 



51 
 

predecibles, por lo que los buenos entrevistadores pueden pensar, responder a los 

desafíos y asegurarse de que se cumple el propósito principal.  

Después de determinar lo que quiere saber, se diseña una manera de obtener 

esta información a través del proceso de entrevista. Una guía de entrevista que incluya 

los temas y preguntas clave será su plan formalizado para recopilar información. La 

guía de la entrevista debe diseñarse para ayudar al entrevistador a centrarse en los 

temas que es importante explorar, mantener la coherencia en las entrevistas con 

diferentes entrevistados y mantenerse al día durante el proceso de la entrevista. 

Las tres partes básicas de la guía de entrevista, de acuerdo con Knott et al. 

(2022), son las siguientes: (a) la hoja de ruta, que se utiliza para registrar la hora, la 

fecha y el lugar de la entrevista, las condiciones especiales o circunstancias que 

pueden afectar la entrevista y la información demográfica sobre el encuestado-

entrevistado;  (b) Las preguntas de la entrevista, que se colocan junto con un espacio 

en blanco para las observaciones escritas y (c) la hoja de comentarios posterior a la 

entrevista, que es un lugar para escribir notas después de la entrevista; estas notas 

deben incluir sentimientos, interpretaciones y otros comentarios que surgieron durante 

la entrevista. 

Al comienzo de la entrevista, es importante hacer presentaciones, explicar el 

propósito del estudio y tranquilizar al entrevistado. Si se planea grabar en audio la 

sesión, se debe obtener el permiso del encuestado. La principal responsabilidad del 

entrevistador consiste en escuchar y observar mientras guía al entrevistado a través de 

una conversación hasta que se exploren todos los temas importantes en la guía de la 

entrevista. Posteriormente, la transcripción implica crear un texto de cada entrevista 

escribiendo cada pregunta y respuesta sobre la grabación de audio. Las notas del 

entrevistador también deben incluirse en la transcripción 

El análisis implica volver a leer las transcripciones de la entrevista para 

identificar los temas que surgen de las respuestas de los encuestados. Se pueden 

utilizar subtemas y preguntas para organizar el análisis, sintetizando las respuestas a 

las preguntas propuestas. Si las entrevistas plantean más preguntas de las que se 



52 
 

responden, entonces pueden ser necesarias más entrevistas para examinar 

adecuadamente el problema en cuestión.  

La verificación implica verificar la credibilidad de la información recopilada, que 

puede hacerse mediante el método de triangulación. La triangulación implica el uso de 

múltiples perspectivas para interpretar un único conjunto de información. Cuando cada 

participante dice lo mismo en las entrevistas, la información que resulta se considera 

válida. Una forma más sencilla de utilizar la triangulación en un estudio sería que dos 

colegas lean y analicen el mismo conjunto de transcripciones y luego comparen las 

notas. Si las notas están de acuerdo, entonces la información es creíble (Knott et al., 

2022). 

Es importante compartir los resultados de las entrevistas en profundidad con 

partes interesadas internas y externas a través de un informe escrito u oral; estos 

informes deben describir no solo los resultados, sino también cómo los resultados 

determinaron el trabajo futuro. Cuando los entrevistados ven que la información se está 

utilizando, es más probable que participen en futuros esfuerzos de recopilación de 

datos. 

Las entrevistas proporcionan a los investigadores datos cualitativos ricos y 

detallados para comprender las experiencias de los participantes, cómo describen esas 

experiencias y el significado que dan a esas experiencias (Rubin & Rubin, 2020). Los 

recursos existentes normalmente se centran en: las condiciones que fomentan las 

entrevistas de calidad, como el acceso y la selección de participantes, construir 

confianza, la ubicación y el tiempo de la entrevista, el orden, la calidad y la claridad de 

las preguntas, y el proceso general de realizar una entrevista. 

Los recursos existentes para realizar entrevistas de investigación 

individualmente ofrecen una guía valiosa, pero no se juntan para ofrecer un marco 

sistemático para desarrollar y refinar los protocolos de entrevista. Las cuatro fases del 

protocolo de entrevista incluyen asegurar que las preguntas de la entrevista se alineen 

con las preguntas de investigación del estudio, organizar un protocolo de entrevista 

para crear una conversación basada en la indagación.  



53 
 

Criterios de Rigor Científico 

Al mejorar la credibilidad de los protocolos de entrevista, los investigadores 

pueden aumentar la calidad de los datos que obtienen de las entrevistas de 

investigación. Además, el marco de protocolo de entrevista puede proporcionar a los 

investigadores cualitativos un lenguaje compartido para indicar los pasos rigurosos 

tomados para desarrollar protocolos de entrevista y asegurar su congruencia con el 

estudio en cuestión (Jones et al., 2021). El marco de derechos de propiedad intelectual 

también puede apoyar el desarrollo de guías de entrevista no estructuradas, que tienen 

temas para discusiones o un pequeño conjunto de preguntas amplias para facilitar la 

conversación.  

Así mismo, la credibilidad da paso a la validez, teniendo en cuenta que hace 

énfasis en la aplicabilidad de los instrumentos que hacen hincapié en la evaluación de 

los ítems que se convierten en fuente esencial para dar las bases científicas de la 

presente investigación, razón que conduce a reflexionar sobre lo que se logra encontrar 

en el desarrollo de la investigación, es así que se concretan los elementos que 

permiten centrar lo concerniente a las características de la investigación cualitativa, que 

plantea lo siguiente:  

Tabla 3. Principales características de la metodología de investigación seleccionada 

Atributo Descripción 

Paradigma Interpretativo 

Enfoque  Cualitativo 

Método Etnografía 

El objeto de la etnografía, es comprender una determinada 

forma de vida, sobre el punto de vista de quienes pertenecen 

de manera natural a esta, para la construcción de una teoría 

interpretativa de la cultura, que es particular al grupo. Una de 

las funciones de la etnografía es el descubrimiento de la 

esencia de las estructuras implícitas en una cultura. Por 



54 
 

Atributo Descripción 

consiguiente, lo etnográfico es de un alcance amplio, por lo que 

es un término aplicado al entorno a través del análisis de lo que 

dicen, hacen o piensan sus actores sociales (Thaler, 2021); 

donde el investigador se apoya en el quehacer cultural, en la 

interrelación y convivencia de la realidad, para poder 

interpretarla. 

Escenario e 

informantes clave  

Hernández y Mendoza (2020) definen la población de estudio 

como el conjunto finito o infinito de elementos con 

características comunes para los cuales serán extensivas las 

conclusiones de la investigación. Esta queda delimitada por el 

problema y por los objetivos del estudio. Permite definir en una 

la población finita, los sujetos a investigar, la se corresponde a 

una agrupación en la que se conoce la cantidad de unidades 

que la integran. 

Dentro de este contexto, la presente investigación se realiza en 

el departamento de Tolima, en la región coyaima. Los 

informantes clave se seleccionarán entre el personal docente (3 

docentes) y estudiantes (3 estudiantes) para reconocer la 

práctica docente, líderes en la comunidad (3 líderes) para 

reconocer los elementos identitarios y ancestrales de la cultura 

Coyaima que se conservan y los necesarios para mantener el 

patrimonio cultural, esto en el caso de la entrevista. Para la 

observación se tomarán en cuenta el espacio académico y el 

contexto de la comunidad 

Técnica  Entrevista en profundidad 

Observación  

Validez  Para efecto de esta investigación se considerará las 

aportaciones hechas por Rose y Johnson (2020) que la definen 



55 
 

Atributo Descripción 

como el grado en que mide lo que se pretende medir y refleja la 

realidad que se está investigando. En otras palabras, una 

metodología válida es aquella que produce resultados precisos 

y confiables (Falcón et al., 2023). 

La validez interna se refiere al grado en que la metodología 

controla las variables extrañas que pueden afectar los 

resultados de la investigación y la validez externa se refiere al 

grado en que los resultados de la investigación se pueden 

generalizar a otras poblaciones o contextos. También está la 

validez de constructo, que se refiere al grado en que la 

metodología mide los conceptos que se están investigando de 

forma precisa, mientras que la validez de contenido se refiere al 

grado en que la metodología representa el contenido del 

universo que se está investigando (Zúñiga et al., 2023). 

La validez de una metodología de investigación se puede 

determinar de diversas maneras. La triangulación se trata de 

utilizar diferentes métodos de investigación para estudiar el 

mismo fenómeno, el análisis de datos se trata de realizar un 

análisis cuidadoso y riguroso de los datos recolectados y la 

revisión por pares se trata de someter la metodología a la 

crítica de otros investigadores expertos en el campo. 

Para asegurar la validez de la presente investigación se han 

definido claramente los objetivos de la investigación, se han 

seleccionado los métodos de investigación más adecuados 

para el estudio, se realizará un piloto de las entrevistas para 

identificar posibles problemas en su formulación, se 

recolectarán los datos de forma sistemática y precisa, se 

analizarán los datos de forma cuidadosa y rigurosa y se 

presentarán os resultados de la investigación de forma clara y 



56 
 

Atributo Descripción 

concisa.  

Fiabilidad Para asegurar la fiabilidad de los resultados, se llevará a cabo 

la triangulación de los informantes.  

Procedimiento para 

análisis de 

resultados 

La exploración mediante la observación participante permitirá 

entrar en contacto con la población y el problema, en la que se 

desarrollará las siguientes actividades. Se acudirá a la 

investigación basada en revisión documental, observaciones 

por medio de visitas a la comunidad  

Para asegurar la focalización, se centra en la información 

recogida estableciendo relaciones con el contexto, con el 

propósito de agrupar, clasificar y visualizar relaciones y 

conexiones que faciliten comprender el problema objeto de 

investigación.  

A su vez, para lograr la profundización se buscará darle sentido 

o reconfigurar el objeto de investigación, producto de los 

análisis que permitirán proponer nuevos conceptos y 

categorías. 

Nota: elaboración propia 

Técnicas de Análisis de Procesamiento  

de la Información  

 El procesamiento de la información se lleva a cabo la organización y la 

caracterización de los subsistemas de la realidad que se estén estudiando. Para ello se 

realiza toda una actividad de clasificación. En ocasiones surge la utilización de matrices 

que permiten caracterizar o clasificar las realidades en diversos caminos, generando 

una ruta a los investigadores; lo cual converge en el proceso de codificación que 

consiste en establecer categorías a priori, que emergen inductivamente por el propio 

contacto y análisis con los datos primarios, se trata de englobar datos similares bajo 

una misma categoría. Se postula que la codificación involucra formular una teoría 



57 
 

desde un conjunto para establecer categorías o segmentos que van construyendo un 

corpus de análisis. (Aguirre et al, 2017).  Resaltamos de esta definición la formulación 

inductiva de la teoría, ya que representa un conjunto, vinculando  datos que provienen 

de cada información donde la teoría va emergiendo. 

 Por lo tanto, se asume que la codificación ha de ser transparente, significativa y 

detallada a la mayor descripción posible de los datos contenidos. Para realizar la 

codificación se plantea la realización de una lluvia de ideas para la obtención de los 

posibles códigos y posteriormente una lista de todos ellos, integrando en cada código 

en que fragmento o elementos de tipo (teóricos, empíricos o conclusión) sería incluida. 

Aspectos que en este caso se logran alcanzar mediante la construcción de las tablas 

de co-ocurrencia que se generan con la finalidad de construir las bases teóricas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

CAPÍTULO IV 

RESULTADOS ENCONTRADOS 

 La presente investigación responde a una metodología cualitativa enmarcada en 

un paradigma interpretativo apoyado en lo que es el método etnográfico; vale señalar 

que se realizó un recorrido metódico, partiendo de las categorías previas; lo cual se 

complementa con las subcategorías y dentro de esa mirada se generan los códigos 

emergentes; vale señalar que el desarrollo de mencionado apartado se complementó 

con la implementación del software Atlas ti, versión 9.1 con la finalidad de realizar la 

codificación de una manera acertada y sobre ese punto de vista alcanzar el objetivo 

general que dice: Generar constructos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima 

en relación a los saberes y experiencias de los docentes sobre la resignificación 

pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima.  

Tabla 4. Categorías y subcategorías previas 

Categorías Subcategorías 

Experiencia Pedagógica Cultural Valor cultural 

Costumbres y tradiciones 

Valor del lenguaje 

Saberes Identitarios Sentido de identidad 

Elementos de la cultura  

Mediación pedagógica 

Saberes Culturales Creencias culturales 

Experiencias culturales 

Conciencia socio-cultural 

Resignificación Pedagógica Acciones pedagógicas 

Interpretación de realidades culturales 

Satisfacer necesidades sociales 

Nota: Elaboración propia 

 De acuerdo, a lo descrito el tratamiento dado en la etnografía se plantea lo 

concerniente a cada una de las categorías y subcategorías que responde a un conjunto 



59 
 

de aspectos vinculantes con respecto a lo encontrado; es pertinente señalar que se 

trata cada una de las categorías en función a la información encontrada de cada uno de 

los docentes que participaron en la investigación, em, ks así que se analiza cada una 

de las categorías en relación a la información recolectada: 

Categoría: Experiencia Pedagógica Cultural 

 El quehacer educativo, en su esencia más profunda, va mucho más allá de la 

simple transmisión de conocimientos codificados; se convierte en un espacio vital 

donde la interacción humana moldea nuestra comprensión del mundo y de cada 

persona. En este sentido, la experiencia pedagógica adquiere una riqueza singular 

cuando se entrelaza íntimamente con el tejido cultural del que surge y se nutre. Esta 

fusión esencial permite que los procesos de enseñanza y aprendizaje arraiguen en la 

realidad social, en las prácticas cotidianas y en las cosmovisiones que definen a cada 

comunidad. Precisamente en esta integración es donde la educación encuentra su 

propósito más elevado, facilitando el desarrollo de individuos conscientes de su 

herencia y activamente involucrados en la construcción de su porvenir. De hecho, 

emerge la siguiente tabla: 

Tabla 5. Categoría Experiencia Pedagógica Cultural 

Categorías Subcategorías 

Experiencia Pedagógica Cultural Valor cultural 

Costumbres y tradiciones 

Valor del lenguaje 

Nota: Elaboración propia 

La pedagogía cultural no es, en absoluto, una adición secundaria al currículo. 

Por el contrario, es un enfoque transversal que dota de significado y pertinencia a cada 

acto educativo. Reconoce que el conocimiento auténtico no brota de la nada; en su 

lugar, se construye sobre las experiencias vividas, las narrativas compartidas y los 

símbolos que otorgan sentido a la existencia colectiva. Al colocar la cultura en el 

corazón de la acción pedagógica, se equipa a los estudiantes con herramientas críticas 

para interpretar su entorno, valorar sus raíces y comprender la diversidad que conforma 



60 
 

la experiencia humana. Este camino conduce a una educación verdaderamente 

empodera, una que impulsa la autonomía individual en el marco de la pertenencia 

comunitaria. Como bien lo señala Mesa (2019) la pedagogía cultural busca edificar una 

ciudadanía global y sostenible a través del desarrollo de competencias culturales, 

promoviendo la comprensión de diversas cosmovisiones y el respeto por las 

identidades. 

En última instancia, concebir la experiencia pedagógica sobre una perspectiva 

cultural resulta imprescindible para una educación realmente holística y humanizada. 

Invita a los educadores a trascender los libros de texto y a reconocer la inagotable 

riqueza presente en las comunidades y en las vidas de sus estudiantes. Al valorar la 

cultura, las costumbres y el lenguaje propios y ajenos, se abre una vía hacia un 

aprendizaje profundamente significativo y relevante. Un camino que prepara a los 

individuos para afrontar los desafíos de un mundo interconectado con resiliencia, 

empatía y un respeto genuino por la diversidad humana. Este enfoque es crucial para 

forjar ciudadanos capaces de tender puentes, apreciar su legado y construir un futuro 

compartido con equidad y sabiduría. 

Subcategoría: Valor cultural 

El valor intrínseco de la cultura se manifiesta en su capacidad para ofrecer un 

marco de referencia sólido, un auténtico tejido que une a las personas y les 

proporciona un sentido claro de dirección. Es precisamente en las expresiones 

culturales donde se resguardan las memorias colectivas, las sabidurías ancestrales y 

las aspiraciones de un pueblo, ya que la educación, al reconocer y activar esta valiosa 

dimensión, cumple una función vital en la transmisión intergeneracional de este 

patrimonio intangible. De este modo, asegura que las nuevas generaciones no solo 

hereden conocimientos, heredarán también una profunda comprensión de quiénes son 

y de dónde provienen. Este proceso de valoración cultural, a su vez, fomenta el respeto 

por la propia identidad y por la de los demás, sentando una base firme para el 

desarrollo personal y social. 



61 
 

Tomando en cuenta esa posición emerge la siguiente interrogante: ¿Según su 

experiencia pedagógica explique de qué forma se promueve el valor que representa el 

patrimonio cultural indígena Coyaima?; Sin duda, las respuestas dadas son múltiples; 

por tal razón es pertinente analizar cada uno de los testimonios encontrados lo cual 

representa un conjunto de conocimientos que van a dejar a su paso los códigos 

emergentes que se desglosan de las informaciones recolectadas: 

CHENBALREC1: 

En cuanto a la experiencia ya en el campo del rescate de los valores en la 

educación, ¿cómo lo trabajamos? Lo hemos estado promoviendo en la 

institución y en las instituciones, a través de un proyecto que se llama 

PEC, Proyecto Educativo Cultural y Comunitario Articulado al PEC. ¿Qué 

es eso? Que tomamos los dos, el occidental y lo que se hace aquí la 

cultura. ¿Qué de qué forma se hace? Por ejemplo, en el occidental y los 

pormenores que vienen del ministerio, sobre  todos los estándares y todas 

esas cosas, tomamos esos conocimientos que tradicionalmente se dicen, 

por ejemplo, en el español, para trabajar el lenguaje, para trabajar la 

semántica. Y en lo cultural pues trabajamos la parte de los dichos, de los 

saberes de las personas, de las toponimias. ¿Qué son las 

toponimias?  Son los lenguajes que tienen las comunidades de los 

sitios. Por ejemplo, AIMA es una toponimia del pueblo pijao, COYAIMA, la 

toponimia es el término AIMA Y HILARCO, GUAGUARCO, si ves, son 

toponimias, entonces eso es rescate de algunas toponimias, porque el 

pueblo pijao no hay lengua pijao, eso se acabó.  

Nos dicen las crónicas de los españoles, las crónicas de Villaneda lo 

dicen clarito, el pueblo pijao no tuvo un idioma como tal. Hay algunos 

atropellos contra el pueblo pijao; por ejemplo, ahorita en la Feria del Libro 

en Bogotá estaban promoviendo la venta de un libro que decía que el 

idioma pijao, y eso lo vendían mucho. Yo soy lingüista, y como lingüista 

no puedo aceptar eso.  

CHENBALDOC1:  

Nosotros hemos venido trabajando a través del proyecto PEC, que es el 

Proyecto Cultural y Comunitario que identifica a todas las instituciones 

indígenas del municipio de Coyaimá. Coyaimá fue caracterizado como 

población étnica reconocida y nosotros somos una institución que quedó 

caracterizada indígena también. Ese patrimonio nosotros lo trabajamos a 



62 
 

través de las áreas de la manera transversal y lo hacemos con los 

saberes ancestrales. Incluso se refleja en las actividades también que 

hace la profesora de artística porque ella ha trabajado por lo menos el 

conocimiento de los saberes ancestrales en el momento de las 

artesanías. Hemos traído sabedores ancestrales sobre también el estudio 

de las semillas, que también nos ha participado acá. El manejo del barro 

para la provería, que hemos traído también a trabajar acá en la institución. 

La cestería, cómo se maneja, cómo hacen el balay y todo. Esa parte 

patrimonial de ese saber se viene manejando también y se involucra con 

la parte técnica de la institución, que es lo que nos corresponde con la 

granja, el saber cultivar. Nosotros hacemos articulación con el sena.  

CHENBALDOC2:  

Bueno sobre el área de español, yo acompaño, hago tratamiento en esta 

área. Bueno, que venimos trabajando nosotros, considero que es una de 

las áreas que también se nos facilita mucho para lo que es el rescate de 

la lengua materna, como ustedes saben, la lengua pijao se ha perdido, es 

muy poco lo que queda de ella, a través de esa área hemos tratado de 

manejar lo que es el rescate de algunas palabras que aún conservamos, 

con los estudiantes hacemos, cuando trabajamos temas por ejemplo en 

los periodos literarios, entonces aprovechamos lo que son las 

literaturas precolombinas, tanto en los grados séptimos, trabajamos 

mucho los mitos, leyendas, entonces trabajamos mucho lo que tenga que 

ver con nuestro contexto, historias que tengan que ver con 

nuestro contexto, narradas por los padres, algunas de las actividades 

pueden ser pedirle al papá que nos cuente historias vividas por ellas, 

anécdotas, cosas que tengan que ver con la cultura propia de Coyaima, 

historias por ejemplo que el salto de Guaguarco. 

CHENBALDOC3:  

Bueno, en  la experiencia pedagógica, del área de matemáticas, soy 

docente de matemáticas. “¿Etnoeducador?‖. Sí, etnoeducador, pues por 

pertenecer a comunidades indígenas, pero no nombrado por decreto de 

804 Y pues ese es un proceso que se ha venido ganando. Se ganaron los 

profes que trabajan en los pueblos indígenas. Nos conmemoran, o sea, se 

nos congregan al grupo de etnoeducadores a los que pertenecemos a 

comunidades indígenas, así seamos nombrados por el decreto de 804 o 

no, pero entonces, por el hecho de trabajar en la comunidad, ya somos 

etnoeducadores. Entonces, sobre mi experiencia pedagógica en el área 



63 
 

de matemáticas, se promueve el valor representativo en los juegos 

tradicionales, el rescate. Por ejemplo, en el área de matemáticas, en la 

medición del terreno, se llevan los estudiantes directamente al campo a 

hacer medidas. Eso es una forma de nuestros anteriores, a pesar de no 

tener tanto estudio, pero ellos conocían la vara, la yarda, los pasos, que 

son medidas ancestrales, y que en ciertos temas se rescata. Ese es como 

el patrimonio desde el área de matemáticas.  

CHENBALDOC4:  

Bueno, buenos días, pues la experiencia pedagógica, siempre se 

promueve el valorar lo que pertenece a los conocimientos empíricos que 

tienen los representantes de la comunidad, de la familia, ¿cierto? sobre la 

parte ética, en cuanto a la parte artística, todo lo que tiene que ver con, 

vuelvo y repito, los conocimientos empíricos como las artes manuales, el 

tejido, y a veces el conocimiento de plantas medicinales. ―En relación a la 

parte manual, ¿cueles nos podría mencionar?‖. Pues aquí dentro de la, 

dentro de la institución, en años anteriores se ha trabajado el trabajar con 

la arcilla, ¿cierto? Se trabaja también con semillas, haciendo mosaicos y 

muchas de esas semillas hacen parte de la estética y se arman trabajos, 

lo bonito de los estudiantes, en la parte de tejido a las sopladeras, ellos 

tienen ese conocimiento de casa y pues aquí se fortalece. En la 

especialización que tengo es artes plásticas, ¿cierto? Pues solamente yo 

lo complemento con las técnicas de pintura, entonces recojo 

conocimientos de ellos en cuanto a eso, porque eso sí lo traen ellos de 

casa, como le digo, porque sus padres lo trabajan y entonces aquí 

complemento y hacemos una articulación de la técnica. ―¿En cuanto a la 

técnica del barro, como lo implementa profe?‖. Bueno, pues aquí en la 

parte, cuando he trabajado esa parte, una vez se citó a una señora que 

tenía ese arte de hacer… ―¿sabedora antigua?‖. Si señor, Pero 

últimamente pues no ha sido posible por motivo del material. Ellos me 

dicen, a veces yo les solicito arcilla y una vez fuimos al cerro, allí de San 

Pedro, sacamos, trajimos y trabajamos con ese material.  pero ahorita ha 

estado difícil por la situación de material y pues me ha tocado entonces 

complementarlo con plastilina casera,  

CHENBALDOC5:  

Bueno, la experiencia que ya tenemos como cultura indígena y como 

institución indígena, ha sido más arraigada desde tres años para acá, que 

fue cuando la institución fue caracterizada totalmente indígena. Entonces, 



64 
 

de ahí, ya los procesos continúan con más ahínco a la cultura, a la cultura 

indígena en todo el sentido de la palabra, las costumbres que tenemos. 

Esas las vamos implementando a raíz de esa caracterización que uno de 

instituciones, más del 90% indígenas.  ―Para esos requisitos, ¿cuáles son 

los más importantes para que una institución sea catalogada como 

indígena?‖. Que la mayoría de los estudiantes pertenezcan a resguardos 

indígenas. ―¿Esa es la primordial?‖. Esa es la primordial.  

 De hecho, mencionados aspectos dejan ver que los elementos que emergen lo 

respaldan Mesa (2019) sobre la construcción de competencias culturales implica, de 

manera inherente, reconocer el valor cultural como un pilar fundamental en la 

educación; además, menciona que comprender las diversas culturas amplía la 

perspectiva del estudiante, y nutre un profundo respeto por la diversidad y una 

apreciación de los saberes que cada comunidad aporta al acervo global. Esto se 

traduce en que la pedagogía cultural dota a los estudiantes de las herramientas 

necesarias para identificar, analizar y valorar los distintos sistemas de valores y 

creencias presentes en el mundo. Así, la cultura deja de ser un mero objeto de estudio; 

se convierte en una fuente dinámica de conocimiento y un espacio clave para la 

construcción de la identidad, donde la apreciación por lo propio y lo ajeno confluyen en 

un proceso de enriquecimiento continuo. 

No obstante, el informante aporta un elemento significativo centrado en lo que es 

el valor cultural, teniendo en cuenta que las apreciaciones dadas por los informantes 

responden a un cumulo de elementos culturales propios de las comunidades en estudio 

quien indica CHENBALREC1: ¿Esos saberes son de la cultura pijao? en cuanto a esa 

mirada estos responden: 

Los mitos y las leyendas son aspectos que pertenecen a la cosmovisión, y 

la cosmovisión es la cultura, es la manera como la comunidad ve el 

mundo.  Y ellos, en las culturas étnicas, la forma de ver al mundo es 

diferente. Se ve a la luna como el dios de la noche, y al sol como el dios 

del día, y a la tierra como la madre tierra, y al agua como la sangre de la 

tierra, y el oxígeno el que respira, como si fuera un ser humano, ¿cierto? 

Por eso uno dice respeto por la madre tierra. Entonces, ¿nosotros cómo 

promovemos esos valores? Los promovemos en jornadas, explicándoles 

todas esas cosas, pero la transculturación los ha afectado, ya no los viven 

como antes, ya se viven en un segundo plano.  



65 
 

De acuerdo a lo encontrado en la respuesta es pertinente señalar que se 

asumen los códigos que emergen de la información recolectada y se logran visualizar 

en lo siguiente: 

Figura 1. Códigos emergentes de la subcategoría Valor cultural 

 

Nota: Elaboración Propia 

El patrimonio cultural del pueblo Coyaima, asentado en el Tolima, es un tapiz 

vivo de conocimientos, prácticas y expresiones que forjan su identidad y conexión con 

el mundo, pero este legado se actualiza y redefine constantemente, adaptándose a las 

dinámicas del presente. Un ejemplo que se puede mencionar es la Institución 

Educativa Chenche Balsillas, el cual emerge como un espacio vital para la 

revitalización y transmisión de esta herencia, mediante una resignificación pedagógica 

que integra los saberes y experiencias de sus docentes y la comunidad. Allí, García 

(2004) ha señalado que el patrimonio es una construcción social, un proceso que, en el 

contexto indígena, implica la afirmación de sus propias categorías frente a lógicas 

hegemónicas. 

El propósito es explorar cómo la cosmovisión, los saberes ancestrales, las 

narrativas históricas, los juegos tradicionales, las técnicas artísticas y la organización 



66 
 

territorial del pueblo Coyaima pueden servir de pilares para una educación que 

fortalezca la identidad y la autonomía cultural. La cosmovisión del pueblo Coyaima se 

cimienta en una profunda interconexión entre el ser humano, la naturaleza y el cosmos, 

una visión holística que trasciende la fragmentación del conocimiento occidental. Esta 

perspectiva fomenta una relación de reciprocidad y equilibrio con el entorno, donde 

cada elemento posee un espíritu y una función vital. Esto influye en las prácticas 

cotidianas y en la interpretación de la realidad. Al respecto, Estermann (2009) indica 

que esta cosmovisión destaca un pensamiento complejo y relacional. 

Relacionado la perspectiva pedagógica en Balsillas, comprender esta 

cosmovisión es el primer paso indispensable para valorar el conocimiento local y 

construir un currículo que permita a los estudiantes experimentarla. Reconocer el saber 

ancestral como una epistemología válida es esencial para una educación pertinente y 

respetuosa. Los saberes ancestrales del pueblo Coyaima representan un vasto cúmulo 

de conocimientos prácticos y simbólicos que han asegurado su supervivencia. Estos 

saberes abarcan  técnicas agrícolas adaptadas al ecosistema y el uso medicinal de 

plantas, hasta métodos de construcción y formas de organización social. Son 

conocimientos transmitidos oralmente, ligados a su territorio y cosmovisión. 

De allí que, Pinilla (2013) sugiere cómo proyectos de infraestructura como el 

Distrito de Riego Triángulo del Tolima pueden generar desafíos para estos saberes, 

impulsando procesos de recuperación. Mientras que, Toledo y Barrera (2009) han 

enfatizado en la relación entre los saberes tradicionales y la conservación de la 

biodiversidad, un vínculo que la escuela de Chenche Balsillas puede explorar al 

integrar prácticas de siembra tradicionales o el conocimiento sobre plantas locales. El 

desafío pedagógico es reconocer y validar estos saberes como parte fundamental de la 

inteligencia comunitaria. Las narrativas históricas del pueblo Coyaima son el soporte 

vital de su memoria colectiva, la forma en que construyen y transmiten su pasado y su 

presente. 

Estos relatos, a menudo mitos de origen o leyendas, son más que cuentos; 

constituyen códigos que encapsulan valores, normas sociales y la explicación de su 



67 
 

universo. La oralidad es el vehículo principal de estas narrativas, lo que les confiere 

flexibilidad y adaptabilidad que las mantiene vivas. La interacción con proyectos de 

desarrollo puede generar nuevas narrativas de resistencia. Investigadores como 

Reichel (1982) han demostrado cómo estas narrativas son intrínsecamente simbólicas 

y revelan profundas estructuras de pensamiento. La resignificación pedagógica en 

Chenche Balsillas implica la valoración de la tradición oral como una fuente legítima de 

conocimiento histórico y cultural, vital para la identidad Coyaima. 

Los juegos tradicionales practicados por el pueblo Coyaima son elementos 

pedagógicos fundamentales que van más allá del simple entretenimiento. Estos juegos 

son portadores de habilidades, valores y conocimientos culturales que se transmiten, 

enseñando sobre cooperación, estrategia y conexión con la naturaleza. Como destaca 

Arce (2019) en su estudio sobre el rescate de juegos tradicionales en el Resguardo 

Indígena La Salina, la preocupación por la pérdida de identidad cultural impulsa la 

necesidad de conservar estas prácticas lúdicas. Esta preocupación se extiende a 

comunidades con migración de indígenas Pijaos en los Coyaima. En este sentido, es 

necesario recordar a Johan Huizinga (1938), con su obra Homo Ludens, donde 

establece cómo el juego es un elemento cultural fundamental, amplificado en el 

contexto indígena como espacio de socialización. 

En Chenche Balsillas, la integración de estos juegos ancestrales en el currículo 

permite una pedagogía experiencial que fortalece lazos identitarios y promueve el 

aprendizaje contextualizado, haciendo la educación más relevante. Las técnicas de 

pintura y el trabajo con el barro en el pueblo Coyaima constituyen expresiones 

artísticas que son, a la vez, reservorios de conocimiento y vehículos de la cosmovisión. 

Cada trazo o forma moldeada puede encerrar significados simbólicos, narrativas o 

representaciones de la relación con el entorno y lo sagrado. El uso de pigmentos 

naturales o la manipulación del barro revelan profundo conocimiento de los recursos y 

técnicas ancestrales. Un ejemplo se observa en el trabajo de Pérez (2013) para la 

comunidad de Coyarcó, donde se exploraron técnicas de negreado y ahumado. 



68 
 

Aprovechando diversos tipos de barro local, este estudio subraya la ingeniosidad 

y profunda conexión con el medio ambiente inherente a su arte, tal y como menciona 

Lévi-Strauss (1962), quien demostró cómo el arte indígena es una forma de 

pensamiento que organiza y da sentido al mundo. De allí que, la escuela de Chenche 

Balsillas puede incorporar estas prácticas como herramientas pedagógicas para el 

desarrollo de la creatividad y la comprensión de la riqueza simbólica, conectando a los 

estudiantes con su herencia. Los resguardos indígenas Coyaima son el corazón de su 

pervivencia cultural, política y social. Representan el territorio ancestral recuperado, 

base material para la continuidad de sus prácticas y la autonomía de su gobierno. Su 

existencia y defensa son cruciales para la preservación de la cosmovisión, saberes y 

narrativas históricas. 

Estos elementos están intrínsecamente ligados al territorio, tal y como lo indica 

Peñaranda (1994) sobre los resguardos en Colombia, los cuales han sido espacios de 

resistencia y afirmación identitaria frente a procesos de homogenización. El documento 

sobre el distrito de riego, Pinilla (2013) detalla los desafíos y las estrategias de 

resistencia. La resignificación pedagógica en Chenche Balsillas debe reconocer el 

resguardo como un aula viva, donde el territorio es el principal libro de estudio y la 

autonomía la meta de una educación propia y pertinente. Finalmente, la resignificación 

pedagógica se posiciona como el camino para que el patrimonio cultural indígena 

Coyaima no solo se preserve, sino que se revitalice y se proyecte hacia el futuro. Esto 

implica un diálogo constante entre saberes ancestrales y universales, construyendo un 

currículo culturalmente pertinente y liberador que empodere a los estudiantes como 

agentes de cambio. 

La relevancia de una caracterización curricular, como la explorada por 

Hernández (2020) en Totarco Dinde, radica en su capacidad para diagnosticar y 

adaptar la oferta educativa a las necesidades de las comunidades, asegurando 

pertinencia y eficacia. Al respecto, Freire (1970) destacaba la importancia de una 

educación problematizadora que parta de la realidad de los estudiantes y los empodere 

para transformar su entorno, fomentando el pensamiento crítico. Los docentes se 

convierten en mediadores clave, adaptando metodologías y fomentando la 



69 
 

participación. El objetivo final es formar generaciones de Coyaima que, arraigadas en 

su cultura, puedan dialogar con el mundo, afirmando su identidad y contribuyendo al 

desarrollo de su comunidad con una mirada propia, garantizando la pervivencia cultural 

para las próximas generaciones. De acuerdo con ello vale mencionar lo que señala el 

informante clave CHENBALREC1: quien dice:  

He visto, por ejemplo, hablando ya de interculturalidad, los árabes, los 

árabes a las doce, a las horas, yo no sé, especiales, ellos tienden su 

túnica y oran. En el Islam. aquí el indígena, no, el sol es lo mismo y la luna 

es lo mismo. Ya pasaron de ese tiempo cuando las culturas si se hacían 

vivenciales. Sin embargo, hablamos de la cosmovisión, y en el pueblo 

pijao la cosmovisión existe. Todavía hay personas que hablan de la 

hierbatera, de la medicina tradicional, todavía curan algunas 

enfermedades con eso, pero ya pasan en un segundo plano. Se está 

perdiendo realmente ese conocimiento.   

 La afirmación anterior deja ver que el paso del tiempo ha ido dejando atrás un 

cumulo de conocimientos que responden a la evolución de la humanidad y conduce a 

responde a un conjunto de acciones interculturales que vienen presentando en la 

sociedad, es así que de esa manera se constituyen las bases de nuevos elementos 

centrados en la interculturalidad y que son base esencial para la parte educativa. De tal 

manera se abre paso a nuevos elementos que se vienen a unir con la parte cultural. 

Subcategoría: Costumbres y tradiciones 

Las costumbres y tradiciones representan los hilos invisibles que entrelazan el 

pasado con el presente, forjando así la esencia de una comunidad y su peculiar 

manera de habitar el mundo. Son estas prácticas heredadas, estos rituales 

compartidos, los que confieren una singularidad inconfundible a un grupo humano, 

distinguiéndolo y, al mismo tiempo, conectándolo con una historia y un legado 

comunes. La experiencia pedagógica, al incorporar y celebrar estas manifestaciones 

culturales, las preserva y, crucialmente, las revitaliza, permitiendo que los estudiantes 

se reconozcan en ellas y les otorguen un nuevo sentido en sus propias vidas. Este 

acercamiento nutre la educación con una autenticidad invaluable, vinculándola de 

forma directa con la vitalidad palpitante de la vida comunitaria. Por lo tanto, se asume la 



70 
 

pregunta que dice: ¿De qué manera se comparten dentro de la institución las 

costumbres y tradiciones que identifican la cultura indígena Coyaima?, donde se logró 

encontrar lo siguiente: 

CHENBALREC1:  

Bueno, como le dije, una de las primeras tradiciones, ya no es tradición, 

sino del organismo social, de las formas sociales, es la estructura del 

gobierno. En la institución elegimos la junta directiva del cabildo escolar. Y 

esa junta es con votación, todo como una asamblea, y tiene su 

representante, el gobernador, el secretario, el alguacil, todo lo que es la 

directiva. Eso es la parte organizativa. Sobre las  costumbres y 

tradiciones, pues, trabajamos del Día de las Etnias, 9 de agosto, día 

Internacional de las Etnias. Aquí también lo conmemoramos.  ―¿Qué son 

las etnias, rector?‖ El Día de las Etnias Indígenas. La Constitución habla 

de Etnias. Colombia es un país muy técnico y pluricultural, artículo 

séptimo. Y entonces habla de 82 pueblos indígenas en Colombia.  

―¿Aceptados como culturas indígenas?‖ Aceptados como culturas 

indígenas, con lenguas y territorios, así sean transcultural izadas, porque 

el pueblo pijao una cultura en cuanto a lengua transcultural izada. ¿Qué 

significa eso? Que nosotros no tuvimos lengua y hablamos el 

español, con costumbres del español y toda esa cosa. Otra de las cosas 

de las tradiciones, pues, aquí se habla de la chicha, se habla de las fases 

de la Luna, que el menguante sirve para sembrar, que la creciente para 

que los cultivos salgan grandes, bueno, todas esas cosas.  

CHENBALDOC1:  

Bueno, culturalmente, pues acá tradicionalmente todavía se 

conservan algunas, tanto culturales, como la parte religiosa también, 

porque se lo involucran dentro de su parte cultural. Acá, entonces, 

tenemos la celebración del Día de los Pueblos Indígenas, creado por la 

ONU, entonces se reconoce acá también. Tenemos también el 

reconocimiento en las actividades de las lenguas nativas, que se celebra 

el 21 de febrero y se hace la actividad. La de los Pueblos Indígenas, pues 

que se hace el 9 de agosto, como fecha que dan a nivel la ONU para 

reconocer. También se trabajan los procesos de reconocimiento a través 

de resguardos. Y en fiestas culturales, pues ellos tienen tradicionalmente 

acá, culturalmente está la fiesta de San Juan y San Pedro, como fiesta 

cultural, entonces es donde la gente comienza a compartir con sus 



71 
 

familias, el compartir la chicha como bebida ancestral, la anchura de los 

tamales, la lechona que compartimos con el vecino, y eso se parte 

también de la identidad cultural que tiene la población de Coyaima.  

Religiosamente, pues la gente, por el catolicismo que llega a nuestro 

territorio, entonces está la fiesta de San Roque, que la gente va y 

celebra, y en agradecimiento a San Roque que salva este 

territorio, especialmente el territorio Pijao.  

CHENBALDOC2:  

Bueno nosotros en las diferentes actividades que realizamos durante el 

año escolar, izadas de banderas, por ejemplo cuando es el Día de los 

Pueblos Indígenas, tratamos de sacar en las diferentes áreas, hacer como 

una articulación que cada uno pone en su área, su granito de arena para 

sacar una danza, un mural, una pintura, la lengua materna, entonces igual 

el Día de la Lengua Materna de los Pueblos Indígenas, no trabajamos 

solamente la nuestra, resaltamos porque la hemos perdido, porque 

queremos rescatar, pero también manejamos las de las 68 lenguas 

indígenas que conserva Colombia, entonces por ejemplo sacamos de 

cada comunidad indígena o familia indígena lingüística de Colombia, una 

representación y a veces tratamos hasta de vestirlos, entonces vestimos 

un niño de las culturas indígenas colombianas, también como para exaltar 

que todos los pueblos colombianos es multilingüístico y que no solo existe 

el español,  

CHENBALDOC3:  

Uy, eso sí, ¿de qué manera? Se comparten de muchísimas maneras. 

En los actos culturales, nosotros acá celebramos el Día del Indígena, el 

Día de las Lenguas Maternas, se hace homenaje a la comida típica de 

nuestra región, se promueve mucho lo que es el peto, la arepa de 

maíz, todo lo que son costumbres en comida, en la cultura y en la 

identidad, que se le inculca mucho a los estudiantes que el hecho que se 

vayan uno o dos años para otras tierras, no se olviden que son raíces de 

Coyaima, y raíz es un pueblo indígena  hace muchísimo tiempo. 

CHENBALDOC4:  

Bueno, pues nosotros pertenecemos a la etnia pijao, ¿cierto? Entonces 

aquí de forma transversal… En clase pues se dialoga, se hace ese 



72 
 

compartir de conocimiento de forma verbal, ¿cierto? Y ya en izada de 

Bandera, pues prácticamente se hace una demostración de todas esas 

prácticas. Entonces en danza, sí, danza, aquí se ha hecho la danza del 

sol, la danza de la chicha, ¿sí? Entonces se hacen esas prácticas. En ese 

caso pues el profe Julián que nos tiene el conocimiento de lo que es 

danza, porque yo no tengo conocimiento de eso. Pero entonces como se 

trabaja de forma conjunta, de forma transversal, entonces ahí 

complementaba. Y yo lo fortalezco con la parte visual, que es entonces 

trabajos con semillas, trabajos prácticamente con semillas, así lo que es 

pintura y todo eso, sí hay la tradición oral 

CHENBAL5:  

Bueno, hay grupos de danzas indígenas. Ahí se respeta el dialecto 

indígena, porque no tenemos en sí en sí como lengua indígena, sino un 

castellano aculturizado, como campesino más bien. Porque acá decir que 

tenemos lengua materna, no, es un castellano aculturizado.  

 La integración de las costumbres y tradiciones en el ámbito educativo se alinea 

perfectamente con la perspectiva de aquellos autores que defienden una enseñanza 

contextualizada y culturalmente pertinente. Por su lado, Amú & Pérez (2019), al 

analizar las tradiciones orales en la educación básica, resaltan cómo estas prácticas 

enriquecen notablemente el proceso de enseñanza y aprendizaje al conectar a los 

estudiantes con su herencia cultural. Su trabajo sugiere que la vivencia de las 

costumbres y tradiciones no es meramente un acto de preservación; es, además, una 

estrategia pedagógica poderosa que fortalece la identidad individual y colectiva, al 

proporcionar un arraigado sentido de pertenencia y continuidad histórica.  

La escuela, al reconocer y visibilizar activamente estas manifestaciones, 

contribuye a que los estudiantes se apropien de su legado cultural, transformándolo en 

un elemento dinámico y activo de su desarrollo personal y social. De hecho, 

mencionados aspectos analizados dejan un cumulo de aspectos centrados en códigos 

emergentes que permiten canalizar acciones pedagógicas que conducen a tener claro 

lo que es la intencionalidad de la presente investigación. 

 



73 
 

Figura 2. Códigos emergentes de la subcategoría Costumbres y tradiciones 

 

Nota: Elaboración Propia. 

Los aspectos antes descritos representan un universo de saberes y prácticas 

esenciales para su identidad y resiliencia. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, 

este patrimonio se convierte en un eje vital para la resignificación pedagógica, 

buscando que la educación no solo dialogue con la modernidad, sino que arraigue 

profundamente en la memoria y la sabiduría ancestral. Esta aproximación pedagógica 

reconoce que la escuela puede ser un espacio de afirmación cultural, donde los 

conocimientos tradicionales se valoran e integran al currículo, enriqueciendo la 

experiencia formativa de niños y jóvenes Coyaima. Por ello, García (2004) argumenta 

que el patrimonio es una construcción dinámica que se actualiza constantemente, un 

proceso que en el contexto indígena implica la reivindicación de sus propias categorías 

y sentidos frente a lógicas hegemónicas externas. Este ensayo explorará cómo 

diversos elementos culturales son fundamentales para construir una educación que 

fortalezca la identidad Coyaima. 

La cosmovisión indígena Coyaima, al igual que muchas otras, se articula 

íntimamente con los ciclos naturales, siendo las fases de la Luna un elemento central 

en la organización de la vida y los saberes ancestrales. La Luna, más allá de su 

influencia astronómica, es percibida como un marcador temporal y una guía para 

actividades agrícolas, ciclos de siembra y cosecha, e incluso para prácticas 

medicinales o rituales. Esta conexión profunda con los astros demuestra una 



74 
 

comprensión integral del cosmos y su influencia en la vida terrenal. Por esto, al 

referirse a la comunidad Indígena Pijao, que incluye al pueblo Coyaima-Natagaima, 

señalan los autores antes indicados que las fases lunares actúan como dinamizadores 

de la economía local,  y afianzadores de la identidad territorial. En Chenche Balsillas, 

integrar este conocimiento puede resignificar asignaturas, conectando ciencia y 

sabiduría ancestral. 

La chicha, más que una simple bebida, representa un eje fundamental en la vida 

social, ritual y cultural del pueblo Coyaima. Su elaboración artesanal, a base de maíz u 

otros cereales, encierra saberes ancestrales sobre fermentación, cultivos y el uso de 

plantas. Esta bebida está profundamente ligada a celebraciones, encuentros 

comunitarios y rituales, funcionando como un elemento cohesionador y transmisor de 

conocimientos esenciales. De allí que, Perdomo (2019) aborda la revitalización Pijao, 

donde las organizaciones indígenas del Tolima demuestran la importancia de la chicha 

como parte de prácticas que buscan fortalecer la identidad, pues menciona que, al ser 

un producto de la tierra y del trabajo colectivo, la chicha simboliza la conexión con el 

territorio y la pervivencia cultural. En Chenche Balsillas, estudiar la chicha y su 

elaboración ofrece una oportunidad para explorar la historia, la economía y las 

dinámicas sociales del pueblo Coyaima. 

La conmemoración del Día Internacional de los Pueblos Indígenas (9 de agosto) 

y el Día Internacional de la Lengua Materna (21 de febrero) trascienden las fechas en el 

calendario. Para el pueblo Coyaima, simbolizan la resistencia histórica y la importancia 

vital de su dialecto para la diversidad cultural global. La lengua es un pilar fundamental 

de su identidad, pues encapsula su cosmovisión y saberes ancestrales. La 

revitalización y transmisión del dialecto indígena (asociado a la familia lingüística Pijao) 

entre las nuevas generaciones es una tarea urgente para la preservación de su 

patrimonio, ya que la pérdida de una lengua representa la desaparición de una forma 

única de entender y nombrar el mundo. En Chenche Balsillas, estas conmemoraciones 

y la promoción activa del dialecto contribuyen directamente a la continuidad cultural, 

empoderando a los estudiantes. 



75 
 

La danza, en las culturas indígenas, es una expresión artística que va más allá 

de la estética, configurándose como un acto de profunda significación ritual, social y 

pedagógica. Conecta a los individuos con lo espiritual, el territorio y la comunidad. Al 

respecto, Hernández (2020) dice que el valor de la danza en el contexto de la 

economía creativa del sur del Tolima. Para el pueblo Coyaima, sus danzas, como la 

"Danza del Sol" si se practica o una similar en su repertorio, transmiten historias, 

agradecimientos y peticiones. A través del movimiento, el ritmo y el vestuario, se 

recrean narrativas, se transmiten valores y se fortalece la cohesión social. En Chenche 

Balsillas, la enseñanza y práctica de las danzas tradicionales puede ser una vía 

poderosa para la transmisión cultural, el desarrollo corporal y la conexión emocional 

con el patrimonio, promoviendo una educación holística que valore el cuerpo como 

vehículo de conocimiento. 

Los resguardos indígenas Coyaima son mucho más que extensiones 

geográficas; son el corazón de su pervivencia cultural, política y social. Representan el 

territorio ancestral recuperado y reconocido legalmente, la base material indispensable 

para la continuidad de sus prácticas culturales y la autonomía de su gobierno propio. La 

existencia y defensa de estos resguardos son cruciales para la preservación de la 

cosmovisión, los saberes y las narrativas históricas, ya que todos estos elementos 

están intrínsecamente ligados al territorio. Por ello, Peñaranda (1994) menciona que los 

resguardos en Colombia han sido espacios de resistencia y afirmación identitaria frente 

a procesos de homogenización cultural y económica. En la investigación de Pinilla 

(2013) se detallan los desafíos que estas infraestructuras representan para la gestión 

territorial de los resguardos y cómo se tejen estrategias de resistencia y recuperación; 

por ello, la resignificación pedagógica en Chenche Balsillas debe reconocer el 

resguardo como un aula viva. 

la resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas se 

posiciona como el camino más efectivo para que el patrimonio cultural indígena 

Coyaima no solo se preserve, sino que se revitalice activamente y se proyecte hacia el 

futuro. Esto implica un diálogo constante y bidireccional entre los saberes ancestrales y 

los conocimientos universales, construyendo un currículo culturalmente pertinente y 



76 
 

liberador que empodere a los estudiantes como agentes de cambio. Así, Hernández 

(2015) exploró la relevancia de una caracterización curricular para adaptar la oferta 

educativa a las necesidades de las comunidades. También, Freire (1970) destacaba la 

importancia de una educación problematizadora que parta de la realidad de los 

estudiantes y los empodere para transformar su entorno, fomentando el pensamiento 

crítico. Los docentes son mediadores clave, adaptando metodologías y fomentando la 

participación. El objetivo final es formar generaciones de Coyaima arraigadas en su 

cultura. 

Además de los elementos ya mencionados, las narrativas históricas y los juegos 

tradicionales del pueblo Coyaima son pilares esenciales para la continuidad de su 

identidad y la formación de nuevas generaciones. Las narrativas, a menudo 

transmitidas oralmente a través de mitos de origen, leyendas o relatos comunitarios, 

son más que simples historias; constituyen códigos que encapsulan valores, normas 

sociales y la explicación de su universo. Como ha estudiado Reichel (1982), las 

narrativas indígenas son intrínsecamente simbólicas y revelan profundas estructuras de 

pensamiento que organizan la realidad. En Chenche Balsillas, la valoración de esta 

tradición oral como fuente legítima de conocimiento histórico fomenta el orgullo cultural. 

Por su parte, los juegos tradicionales, como destaca Arce (2020), no son solo 

entretenimiento; son portadores de habilidades, cooperación y conexión con la 

naturaleza, fundamentales para la socialización y el aprendizaje contextualizado de los 

niños Coyaima. 

Las técnicas artísticas, como la pintura y el trabajo con el barro son expresiones 

que encapsulan el saber y la cosmovisión del pueblo Coyaima; por ello, cada trazo o 

forma moldeada puede contener significados simbólicos, narrativas o representaciones 

de su relación con el entorno y lo sagrado. El dominio de pigmentos naturales y la 

manipulación del barro, como se observa en el trabajo de Pérez (2013) para la 

comunidad de Coyarcó, revelan un profundo conocimiento de los recursos locales y 

técnicas ancestrales, subrayando la ingeniosidad y la conexión con el medio ambiente. 

Lévi-Strauss (1962) mostró cómo el arte indígena organiza el mundo y le da sentido, 

trascendiendo lo puramente estético. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, 



77 
 

integrar estas prácticas ofrece a los estudiantes una vía práctica para desarrollar su 

creatividad y conectar con su herencia cultural, reforzando la idea de que el aprendizaje 

se extiende más allá del aula tradicional. 

Subcategoría: Valor del lenguaje 

El lenguaje, como herramienta fundamental de la cognición y la comunicación 

humana, ostenta un papel irremplazable en la articulación y transmisión de la cultura, 

pero no es un mero vehículo de ideas; se trata, en cambio, de un sistema complejo que 

encapsula cosmovisiones, valores y formas específicas de comprender la realidad. La 

pedagogía cultural reconoce el poder del lenguaje en la configuración del pensamiento 

y en la mediación de las relaciones sociales, al ser el medio por excelencia para 

expresar las tradiciones, narrar las historias y dar forma a las costumbres. Su dominio 

consciente y crítico empodera a los individuos para participar plenamente en su propia 

cultura y para interactuar con otras, facilitando el diálogo y el entendimiento 

intercultural. Por lo tanto, se toma en cuenta la pregunta: ¿Considera que el lenguaje 

de los Coyaima se mantiene viva en la región del Tolima como herencia de los 

antepasados de la cultura indígena? Dentro de las respuestas alcanzadas se logró lo 

siguiente: 

CHENBALREC1:  

Como lo dije ya, se mantienen vivas las toponimias que los mismos 

españoles le dieron a los pijaos.  Esas son las terminologías: Arco, 

Cuando llegaron los españoles, según Avellaneda, porque yo le hablo con 

documentos y con bibliografía, las crónicas de Avellaneda, vieron a los 

pijaos con unas cosas curvas de palo, entonces dijeron arco.   

Entonces ellos bautizaron las quebradas donde estaban, porque sus 

asentamientos a las orillas de las quebradas. Por ejemplo, HILARCO, Fue 

bautizado así, utilizando la toponimia hilarco, que ese es un híbrido, un 

cruce semántico entre el español y el pijao, pero lengua no hay. ―¿Cómo 

se llama, ese cruce, señor rector?‖. Esas son toponimias del lenguaje, 

Antiguo idioma pijao y del español, ¿Por qué? ¿Qué pasó? Vinieron los 

españoles y como eran nómadas, el pueblo pijao nunca tuvo casa, nunca 

construyó. Se hizo al pie de los ríos y de las quebradas por el agua, 

entonces los vieron con esa cosa de ese palo, entonces dijeron el arco.   



78 
 

CHENBALDOC1:  

Pues más que lenguaje, nosotros en los Pijaos sí los podemos tener 

lengua propia, (4:38) porque si alguna, como la palabra Nayanua, 

Patencora, Miga, todas esas palabras son autóctonas de la parte de 

Pijao, pero eso desafortunadamente se fue perdiendo, se perdió 

totalmente. Hay algunos modismos que se conservan, y acá los 

muchachos se les notan, ejemplo, para decir yo la vi, ellos dicen yo la 

vide, esos son modismos que se quedaron dentro del proceso de 

culturalización y que se fue perdiendo. Algunas cosas se mantienen, la 

organización CRIT, tiene un trabajo también de investigación, y recogieron 

términos e hicieron un diccionario indígena del Tolima y lo que es el CRIT, 

creo que está en la Biblioteca Nacional y en Ibagué en la Biblioteca 

Soledad Rengifo. Pero eso es lo que más, porque en sí, la herencia 

tolimense en la lengua se está en el modismo, pero más que eso, es su 

forma de dialecto que le quedó,  más no como tal, y hablábamos nosotros 

también con las comunidades que es bien difícil volver a recuperar, 

porque ya, si volvemos a través de la historia, la que más nos tenemos 

caracterizado de saber indígena del vocablo como tal, es una señora del 

oriente en la vereda San Miguel, que duró 110 años. 

CHENBALDOC2:  

Pues desafortunadamente se conservan algunos vocablos, algunas 

palabras de la lengua materna indígena de Coyaima o de la etnia 

pijao, pero como tal no, no como tal, se ha perdido, ya no lo hablamos, ya 

no lo escribimos. ―¿Profe, usted sabe si en algún momento, antes de la 

llegada de los españoles, hubo una lengua indígena específica de los 

Coyaima?‖. Pues yo he escuchado que ha sido como, o sea, como 

lengua, como tal, decir el país, el Wayuu, que era bien estructurada, 

no, que era más bien como una lengua que ellos como fueron como tan 

nómadas, ¿cierto? No fueron como tan centrados a formar un tal, una, 

entonces yo pienso que, o pienso lo de lo poco que he podido leer, en mis 

pocos conocimientos, de que más fue una lengua que se manejó, así 

como no muy fundamentada, no muy estructurada, como de pronto hay 

otras lenguas ahí. 

CHENBALDOC3:  

No, el lenguaje lo perdimos hace mucho tiempo. Como cultura, como 

comunidad, Coyaima se perdió, Ahorita lo que se conserva es algunas 

palabras, como por ejemplo barbacoa, como por ejemplo hamaca, son 



79 
 

palabras que se conservan, pero ya muy poco, el lenguaje como tal lo 

hemos perdido 

CHENBALDOC4:  

Bueno, pues hasta donde tengo entendido, la lengua pijao está perdida, 

¿cierto? Solo hay unos vocablos, y pues aquí muchos de esos vocablos 

los estudiantes lo dicen. Por ejemplo, una de esas palabras, es ACOBA 

que es barbacoa. 

CHENBALDOC5:  

En el caso del campesino, sí. Sí, hay dialecto, no, hay dialecto no, de 

pronto palabras, que uno ya las entiende y las tiene que comprender 

porque estamos en el entorno. ―¿De pronto me podría mencionar dos 

palabras?‖. Por ejemplo, tengo la sede Amayarco, donde todavía dicen 

que el estudiante, bueno, que el padre de familia, que el que va a la 

represa a pescar, se pone la chinga. Y la chinga es el trapo, ¿sí? que se 

pone para ir hasta allá. ¿Y qué otra? En Amayarco es la que está más 

arraigada como a la parte indígena, también, yo encuentro padres de 

familia que dicen que las apañadoras, y las apañadoras son las cucharas 

y los trinchos, que dotaron de apañadoras y trinchos las 

instituciones, entonces son las cucharas y los tenedores. Pero ya poco a 

poco se han ido desapareciendo estas palabras.  

La trascendencia del lenguaje en la construcción y transmisión cultural es 

innegable. Como señalan Amú & Pérez (2019) en su estudio sobre las tradiciones 

orales, el lenguaje es el vehículo principal a través del cual se preservan y transmiten 

las narrativas, los mitos y las historias que configuran la identidad cultural de un pueblo. 

La educación, al priorizar y fomentar el uso de la lengua materna y sus diversas 

expresiones, permite a los estudiantes acceder a la cosmovisión implícita en su cultura 

y participar activamente en ella. Reconocer el valor intrínseco del lenguaje, por lo tanto, 

no solo facilita la comunicación; además, profundiza la comprensión de la propia 

identidad cultural y la capacidad para interactuar respetuosamente con otras formas de 

expresión y pensamiento. Así mismo vale asumir lo planteado por CHENBALDOC1: 

quien indica que:  

He visto, por ejemplo, hablando ya de interculturalidad, los árabes, los 

árabes a las doce, a las horas, yo no sé, especiales, ellos tienden su 



80 
 

túnica y oran. En el Islam. aquí el indígena, no, el sol es lo mismo y la luna 

es lo mismo. Ya pasaron de ese tiempo cuando las culturas si se hacían 

vivenciales. Sin embargo, hablamos de la cosmovisión, y en el pueblo 

pijao la cosmovisión existe. Todavía hay personas que hablan de la 

hierbatera, de la medicina tradicional, todavía curan algunas 

enfermedades con eso, pero ya pasan en un segundo plano. Se está 

perdiendo realmente ese conocimiento.   

 En relación a esa mirada es conveniente tener en cuenta que dentro de dicha 

visión se presenta lo siguiente: 

Figura 3.Códigos emergentes: subcategoría Valor del lenguaje 

 

Nota: Elaboración propia. 

La cultura indígena Coyaima se manifiesta en grandes celebraciones o saberes 

complejos, así como en los detalles de su lengua, la geografía de sus nombres y la 

materialidad de sus objetos cotidianos. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, 

ubicada en el Departamento del Tolima, la profundización en elementos como las 

toponimias, los modismos, las tradiciones ligadas a la barbacoa y la hamaca, así como 

la lengua y el dialecto Pijao-Coyaima, son cruciales para generar constructos teóricos y 

avanzar en una resignificación pedagógica auténtica. Este enfoque permite que los 

saberes y experiencias de los docentes se conviertan en puentes entre la herencia 

ancestral y las nuevas generaciones. Como señala García (2004), el patrimonio cultural 

se mantiene vivo en la medida en que es activamente resignificado, lo que en el 

contexto Coyaima implica una inmersión profunda en sus expresiones lingüísticas y 



81 
 

culturales, reconociéndolas como fuentes primarias de conocimiento y pilares 

fundamentales para una educación arraigada en su identidad. 

Las toponimias, o los nombres de lugares, en la cultura Coyaima no son meras 

etiquetas geográficas; representan un sistema de conocimiento ancestral que codifica 

la historia, la cosmovisión y la relación del pueblo con su entorno. Cada nombre de río, 

montaña o paraje encierra una narrativa sobre eventos pasados, la presencia de seres 

espirituales, la utilidad de los recursos naturales o la identificación de lugares sagrados. 

El análisis de estas toponimias es una ventana a la forma en que el pueblo Coyaima 

percibe y organiza su territorio. Los trabajos sobre la comunidad Indígena Pijao, 

incluyendo al pueblo Coyaima-Natagaima, que abordan los saberes agroecológicos, 

sugieren la intrínseca conexión entre la identidad territorial y las formas de nombrar la 

tierra. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, el estudio de las toponimias 

locales se convierte en una poderosa herramienta pedagógica para la comprensión de 

la geografía sobre una perspectiva indígena, conectando a los estudiantes con su 

herencia y su arraigo territorial. 

La lengua, en su manifestación como el dialecto Coyaima, parte de la familia 

lingüística Pijao y constituye el alma de la comunicación cultural. Es el principal 

vehículo para la transmisión de la cosmovisión y los saberes ancestrales. La 

revitalización de esta lengua es una tarea esencial para la pervivencia del pueblo 

Coyaima, ya que es en ella donde residen conceptos, matices y formas de entender el 

mundo que no tienen una traducción directa en otros idiomas. También, Perdomo 

(2019) aborda la revitalización Pijao, destacando el rol de la escuela de mohanes y las 

organizaciones indígenas del Tolima en la preservación de la lengua. Este esfuerzo 

refleja la conciencia sobre la vitalidad lingüística para la identidad. Hernández (2020), 

en su caracterización curricular para instituciones educativas en Coyaima resalta la 

importancia de una educación que considere las particularidades lingüísticas y 

culturales. En Chenche Balsillas, la promoción y enseñanza del dialecto Coyaima es un 

acto de afirmación cultural, empoderando a los estudiantes para que valoren y 

transmitan su herencia lingüística. 



82 
 

Los modismos y las expresiones idiomáticas del dialecto Coyaima son ventanas 

a la singularidad de su pensamiento y a la riqueza de su vida cotidiana. Estas frases o 

giros lingüísticos, a menudo intraducibles textualmente, encierran metáforas, 

referencias históricas, chistes o valores morales que reflejan la idiosincrasia del pueblo. 

Son elementos que dan color y profundidad a la comunicación, demostrando cómo la 

cultura se manifiesta incluso en las interacciones más comunes. La revitalización 

general de la lengua Pijao se complementa con el cuidado de estos modismos, lo cual 

contribuye a la riqueza y la autenticidad de la expresión oral. Su estudio en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas permite a los estudiantes aprender una forma 

de hablar y comprender una forma de pensar y sentir el mundo. Esta aproximación a la 

lengua refuerza la identidad y estimula una comprensión más profunda de la diversidad 

lingüística y cultural de su entorno. 

Además, la barbacoa y la hamaca, aunque objetos aparentemente sencillos, son 

arquetipos de un profundo saber material y cultural en el pueblo Coyaima. La 

construcción de una barbacoa, utilizada tradicionalmente para cocinar, secar o 

conservar alimentos, revela conocimientos sobre materiales locales, técnicas de tejido 

y el manejo del fuego. La hamaca, un elemento central en el descanso y la 

socialización, demuestra un dominio de las fibras naturales, técnicas de telar o nudo, y 

una concepción particular del espacio de vida. Ambos objetos son ejemplos de cómo la 

cultura se plasma en lo utilitario, reflejando prácticas de subsistencia, convivencia y 

adaptación al entorno. En tal sentido, Pérez (2013) en su trabajo sobre técnicas 

artesanales en comunidades Coyaima, demuestra la maestría en el uso del barro y 

otras manualidades, lo que se extiende a la elaboración de estos objetos. En la 

Institución Educativa Chenche Balsillas, el estudio y recreación de estas técnicas 

transmite habilidades manuales y la comprensión del valor simbólico y funcional de 

estos elementos en la vida de sus antepasados. 

La integración de las toponimias, modismos, la lengua Pijao-Coyaima, y el valor 

de objetos como la barbacoa y la hamaca, son componentes esenciales para la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas. Este proceso 

implica que los docentes, partiendo de sus propias experiencias y los saberes 



83 
 

comunitarios, construyan un currículo que no solo enseñe sobre la cultura Coyaima, 

sino que la viva y la promueva activamente. Así, Pinilla (2013) indica que las 

transformaciones culturales en Coyaima debido a proyectos externos, refuerzan la 

necesidad de una educación que fortalezca la identidad frente a presiones externas. 

Por su parte, Freire (1970) destacaba la importancia de una educación contextualizada 

y liberadora, que empodere a los estudiantes sobre su propia realidad. Esta 

resignificación busca preservar el pasado y preparar a las nuevas generaciones para 

dialogar con el futuro, sin perder el anclaje en sus raíces culturales y lingüísticas. 

De este modo, la Institución Educativa Chenche Balsillas se proyecta como un 

eje fundamental para la vitalidad lingüística y la cultura material del pueblo Coyaima. Al 

promover el uso y el estudio de las toponimias, los modismos y el dialecto Coyaima, se 

contrarresta la tendencia a la pérdida lingüística y se fortalece la identidad comunicativa 

de los estudiantes. Asimismo, al valorar y explorar las técnicas detrás de objetos como 

la barbacoa y la hamaca, la escuela se convierte en un espacio para la transmisión de 

saberes artesanales y la comprensión de una forma de vida ligada a la tierra y sus 

recursos. Por su parte, Arce (2019) señala que la importancia del rescate cultural en 

comunidades indígenas es una labor en la que la escuela tiene un rol protagónico, pero 

va más allá del aula; ya que, se extiende a la comunidad, fomentando el diálogo 

intergeneracional y la participación activa en la construcción de un futuro culturalmente 

robusto y auténtico. 

Categoría: Saberes Identitarios 

 El conocimiento humano, en su concepción más rica, no se limita a la mera 

acumulación de datos o habilidades técnicas; abarca también un vasto entramado de 

saberes identitarios que anclan al individuo en su comunidad y en su historia. Estos 

saberes representan el cúmulo de experiencias, valores, prácticas y narrativas que una 

colectividad ha forjado a lo largo del tiempo, confiriéndole una singularidad propia y un 

profundo sentido de pertenencia. Son el sedimento cultural que nutre la comprensión 

del mundo y la forma de habitarlo, trascendiendo lo puramente cognitivo para 

arraigarse en lo emocional y lo social. La educación, al reconocer y activar 



84 
 

conscientemente estos saberes, adquiere una relevancia incalculable, pues se conecta 

directamente con la esencia del ser y del devenir colectivo. 

La importancia de los saberes identitarios para la formación integral de los 

individuos es un eje central en la pedagogía contemporánea. Estos conocimientos no 

solo proporcionan información sobre el pasado; ofrecen, además, valiosas 

herramientas para interpretar el presente y proyectar el futuro sobre una base sólida y 

significativa. Al integrar la sabiduría popular, las tradiciones orales y las prácticas 

culturales en el proceso educativo, se valida la experiencia del estudiante y se fomenta 

una relación mucho más auténtica con el conocimiento. Esta aproximación pedagógica 

humaniza el aprendizaje, al reconocer que el saber más relevante a menudo reside en 

la propia comunidad y en las formas de vida que le otorgan sentido. Como bien lo 

afirma Bonilla (2018), la reivindicación de los saberes ancestrales y las identidades 

locales es crucial para establecer procesos educativos que superen una visión 

homogeneizadora y que, en su lugar, fortalezcan la diversidad cultural y el arraigo 

territorial. 

En última instancia, la revitalización de los saberes identitarios dentro del ámbito 

educativo constituye un imperativo para construir sociedades más equitativas y 

resilientes. Permite que las nuevas generaciones no solo adquieran competencias 

académicas; también les capacita para desarrollar una conciencia crítica sobre su 

propia cultura y la de los demás, promoviendo el diálogo intercultural y el respeto a la 

diversidad. Este enfoque no solo resguarda un legado valioso; proporciona, a su vez, a 

los estudiantes herramientas para la agencia personal y colectiva, preparándolos para 

participar activamente en la construcción de su futuro en una base de conocimiento y 

pertenencia profundamente arraigada. 

Subcategoría: Sentido de identidad 

El sentido de identidad personal y colectiva es una construcción dinámica que se 

nutre constantemente de las interacciones sociales, las experiencias vividas y la 

herencia cultural. Este sentido no es una entidad estática; se trata, en cambio, de un 

proceso continuo de autodefinición y reconocimiento en relación con un grupo y un 

contexto específico. Para que un individuo se perciba como parte integral de una 



85 
 

comunidad y se sienta plenamente arraigado a ella, resulta fundamental que se 

reconozca en sus símbolos, sus historias y sus valores compartidos. La educación 

desempeña un papel crucial en este proceso, al ofrecer espacios propicios para la 

reflexión y la vivencia de aquello que conforma la particularidad de un grupo humano. 

Es así que surge la siguiente pregunta: ¿Cómo incide la práctica pedagógica, en la 

identidad de las comunidades indígenas Coyaima dentro de la Institución Educativa 

Chenche Balsillas? Donde se lograron alcanzar los siguientes testimonios: 

CHENBALREC1:  

La práctica pedagógica como herencia de los antepasados en la cultura 

indígena incide mucho, porque nosotros, como tenemos PEC, tenemos en 

cuenta algunos conocimientos que ellos traen desde 

familia. Técnicamente. El tema de la cultura, por ejemplo, en las formas 

de hablar. Ellos siempre hacen mal formalismos de la lengua. Por 

ejemplo, para decir dedo, dicen debo. Y entonces nosotros ahí lo 

perfilamos para el español, que lo hable, pues no bien, porque nosotros 

los latinos nunca podremos hablar bien el español. Pero sí perfilarlo 

semánticamente, dedo. Eso tiene un nombre técnico, no recuerdo el 

instrumento, cuando omiten sílabas al comienzo o al final. Entonces en 

ese punto de vista, la región del Tolima como herencia de los 

antepasados de la cultura. ¿Qué se tiene en este momento? La 

organización sociopolítica, eso sí hay. Hay tres organizaciones 

indígenas, es el CRIP: que es el Consejo Regional Indígena del Tolima, la 

ASI:  

CHENBALDOC1:  

Bueno, nosotros venimos en esa parte, dentro de nuestro plan de 

estudio, estamos trabajando lo que es gobierno propio, ellos van 

aprendiendo también dentro de esa práctica pedagógica y lo incluimos en 

sociales, la propia artística también lo habla en la parte de la cultura y 

todo,  y es que la identidad se conoce empezando políticamente, cómo se 

organizan los resguardos y los cabildos, quiénes lo lideran, cómo se 

organizan los reglamentos, quién gobierna, cuándo se hace un fuero 

indígena, cuándo es la manera correcta o cuándo es la manera incorrecta 

que se ejecuta. ―¿Fuero?‖, el fuero indígena, que es la que otorga la ley 

91 y les permite a las comunidades hacer justicia propia dentro de la 

comunidad y la asamblea, entonces es entender cuáles son las funciones 



86 
 

del señor gobernador y cada uno de los directivos que están dentro del 

cabildo en el resguardo y cuál es la función de toda la asamblea. 

¿Qué beneficios tenemos también de ser indígenas? ¿Qué beneficios me 

dan por pertenecer a ese resguardo? Que la Universidad del Tolima me 

da tres cupos para estudiar Medicina, pero para toda la comunidad en el 

Tolima tres cupos no más, que tengo derecho a ingresar a la universidad 

con algunas prebendas, ir identificando eso, entonces que no nos dé 

pena, y finalmente nosotros lo que hacemos en la práctica pedagógica 

es volver a retomar esa parte. 

CHENBALDOC2:  

Bueno, nosotros, a través del PEC, Proyecto Educativo Comunitario y 

Cultural, que hemos venido manejando, bueno, nosotros, ahorita se está 

integrando un solo PEC a nivel de Coyaima, anteriormente, Balsillas fue 

pionero, llamémoslo, en la construcción de un PEC cultural que lo estaba 

manejando, pues digamos que solo la institución, era un trabajo que el 

rector y algunos maestros estaban elaborando con la CID. Entonces, 

inicia, iniciamos nosotros a trabajar ese PEC en transversalidad con todas 

las áreas, hay una articulación sin desligarnos de los parámetros a nivel 

nacional, de ministerios, sin esos lineamientos porque pues al estudiante 

no tenemos que dejarlo como solamente acá, porque usted sabe que en 

la globalización, todo lo que surge, nosotros no podemos, el hecho de que 

seamos una población indígena, que el colegio esté catalogado como un 

colegio indígena, separarlo de lo demás, desligarlo porque el estudiante 

tiene también el derecho de salir, si se le da la oportunidad, a enfrentar 

otros contextos, otras culturas, entonces debemos también prepararlo 

para eso.   

CHENBALDOC3:  

Bueno, la incidencia le decía, se hacen muchas prácticas pedagógicas 

llevándolas al contexto. En el área de matemáticas, por lo menos en el 

caso medio que oriento matemáticas de octavo, noveno, décimo y 

once, lo llevamos en la práctica, sobre los conocimientos empíricos que 

traen algunos estudiantes y muchas veces traemos a los sabedores 

mayores (LIBROS VIVENTES) que nos hablen sobre cómo era que 

medían anteriormente para construir una casa, cómo era que se medía 

para saber cuánto terreno había, cuáles eran las medidas. Y la práctica 

como tal, pues debemos ser claros de que a nivel IFES nos mide a nivel 

nacional, por lo cual tenemos que desligarnos un poco siempre de lo 



87 
 

ancestral a lo tradicional, porque también tenemos que llevar a los 

muchachos en lo pedagógico a ser competentes a nivel nacional.  

CHENBALDOC4:  

Pues la práctica pedagógica, nosotros siempre fortalecemos aquí que los 

conocimientos propios, los empíricos de los estudiantes, de las familias 

indígenas, pues sea también fortalecida con lo nuevo que viene de las 

teorías pedagógicas que uno implementa para que el estudiante pueda 

desenvolverse tanto local como regional o cuando sale del colegio. Por 

ejemplo, las pruebas a saber, las pruebas saber, nunca toman como esos 

conocimientos de aquí tradicionales de la comunidad. Y nosotros nos toca 

trabajarlo.  ―En relación a él plan de estudios, digamos, ¿tienen algún plan 

de estudios enfocado?‖. Sí, claro, está el PEC, sí señor. Y entonces los 

temas, está el PEC, sí, entonces hay temas que se trabajan de forma 

transversal con las áreas. ―¿Y tienen que estar como temáticas dentro del 

plan de estudios, sí?‖.  Pues en parte de sociales está lo que es liderazgo, 

¿cierto? Entonces toda la parte de gobierno escolar aquí, a nivel nacional 

está que hay que elegir personero y contralor, a nivel local, que hace 

parte del PEC, se habla del gobierno indígena.  

CHENBALDOC5:   

Pues nosotros nos encargamos, por ejemplo, en la institución, en el caso 

de Zaragoza Tamarindo, en todas las tres sedes que me 

corresponden, hacemos la elección a la par del consejo directivo, del 

contralor, del personero, hacemos la elección del cabildo indígena 

escolar. Y tiene todas las funciones y todos los miembros funcionan. Y 

para este año, ya para continuar con el proceso e ir mirando que vamos a 

valorizar esa parte en cuanto a pedagogía, estamos haciendo el proyecto 

en las cosechas de lo que corresponde a los maestros, lo de guardia 

indígena. Ya ellos recibieron la capacitación de guardia indígena, hicieron 

el bastón de mando, las cintas, ya saben su significado. Nosotros ya 

estamos metiéndolos en esa parte del resguardo y los resguardos que 

pertenecen a la institución.  Profe, ―¿Cuál es la función principal de ese 

gobernador estudiantil?‖.  

 Según lo encontrado autores como Bonilla (2018), la reivindicación de las 

identidades locales y los saberes ancestrales es esencial para que los procesos 

educativos promuevan un sentido de identidad auténtico y profundamente arraigado. 

Su trabajo sugiere que la educación debe ir más allá de la mera instrucción, facilitando 



88 
 

que los estudiantes exploren y valoren sus propias raíces culturales. Esto implica crear 

ambientes de aprendizaje donde las historias familiares, las tradiciones comunitarias y 

las formas de conocimiento propias sean reconocidas y celebradas. De esta manera, la 

escuela se convierte en un lugar donde los estudiantes no solo aprenden sobre el 

mundo; también lo hacen sobre sí mismos en relación con su comunidad, fortaleciendo 

un sentido de pertenencia que es vital para su desarrollo personal y social. 

 De hecho, de la información recolectada en las prácticas cotidianas, se extiende 

a las estructuras que organizan su vida comunitaria y a las herramientas que forjan su 

identidad. Elementos como los tejidos y las cesterías, el fuero indígena, la concepción 

de la Madre Tierra, y la institucionalidad propia como el Proyecto Educativo 

Comunitario (PEC) y el Cabildo Indígena Escolar, son pilares fundamentales para 

comprender la complejidad de su cultura. La Institución Educativa Chenche Balsillas, 

ubicada en el Departamento del Tolima, tiene la oportunidad de integrar estos aspectos 

para resignificar su quehacer pedagógico, transformándose en un espacio donde los 

saberes y experiencias de los docentes se articulan con la gobernanza y las tradiciones 

ancestrales. Para García (2004) el patrimonio es una construcción social dinámica y en 

este contexto, la escuela puede convertirse en un nodo vital para la afirmación de la 

autonomía cultural Coyaima y la transmisión de un legado que se mantiene vivo a 

través de la práctica y la institucionalidad propia. 

Figura 4. Códigos emergentes de la Subcategoría Sentido de identidad 

 

Nota: Elaboración propia. 



89 
 

Los tejidos y las cesterías del pueblo Coyaima representan mucho más que 

simples artesanías; son manifestaciones de un profundo saber ancestral que entrelaza 

conocimientos sobre la naturaleza, la cosmovisión y la historia comunitaria. La 

selección y preparación de las fibras naturales, las técnicas de teñido con elementos 

del entorno y los intrincados diseños de los entramados, revelan una maestría 

transmitida de generación en generación. Cada cesta o tejido puede portar símbolos, 

patrones y colores que narran mitos, registran eventos o reflejan la relación del 

artesano con su entorno. Así, Pérez (2013), al documentar técnicas artesanales en el 

manejo del barro en comunidades de las etnias Coyaima, subraya la riqueza de las 

prácticas materiales; de allí, se extiende a los tejidos y cesterías como expresiones de 

identidad y habilidad manual. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, la inclusión 

de estas prácticas en el currículo permite a los estudiantes conectar con la simbología, 

la botánica local y las narrativas históricas, transformando el aula en un taller vivo de la 

cultura material Coyaima. 

Asimismo, el Fuero Indígena, reconocido por la legislación colombiana, es un 

pilar fundamental para la autonomía y la pervivencia cultural del pueblo Coyaima. Este 

sistema jurídico propio permite a las comunidades indígenas juzgar y sancionar a sus 

miembros de acuerdo con sus leyes y costumbres, siempre que no contravengan la 

Constitución y la ley. Más allá de un marco legal, el fuero es una expresión viva de la 

capacidad de autogobierno y la forma en que los pueblos indígenas gestionan sus 

conflictos y mantienen el orden social bajo sus propios principios de justicia y armonía. 

Al respecto, Peñaranda (1994) ha analizado cómo los pueblos indígenas en Colombia 

han fortalecido su identidad y resistencia a través de sus sistemas organizativos y 

legales propios. La implementación de proyectos externos, como el distrito de riego, a 

menudo pone a prueba la aplicación de este fuero y resaltan su importancia (Pinilla, 

2013). En la Institución Educativa Chenche Balsillas, el estudio del fuero indígena 

contribuye a la formación ciudadana en una perspectiva intercultural, valorando los 

sistemas jurídicos propios y fomentando el respeto por la autonomía Coyaima. 

El Proyecto Educativo Comunitario y Cultural (PEC) es una herramienta esencial 

para la resignificación pedagógica en contextos indígenas, como la Institución 



90 
 

Educativa Chenche Balsillas. Representa la construcción de un modelo educativo 

propio, que surge de las necesidades, aspiraciones y cosmovisión de la comunidad 

Coyaima. El PEC va más allá de un currículo formal; es una carta de navegación que 

integra los saberes ancestrales, las prácticas culturales, la lengua y las formas de 

organización local en la vida escolar. Además, Hernández (2020), en su caracterización 

curricular para instituciones en Coyaima, resalta la importancia de adaptar la oferta 

educativa a las particularidades culturales, un principio que el PEC materializa. Este 

proyecto fomenta la participación activa de padres, mayores, líderes y docentes en la 

definición de la educación de sus niños y jóvenes. La implementación de un PEC 

robusto en Chenche Balsillas es un ejercicio de autonomía pedagógica, que permite a 

la escuela ser un reflejo y un motor de la cultura Coyaima, garantizando una educación 

pertinente y con identidad propia. 

Además, el concepto de "libros vivientes" se refiere a los mayores y sabedores 

de la comunidad Coyaima, quienes atesoran la memoria, las narrativas históricas, los 

saberes ancestrales y la cosmovisión del pueblo. Estos "libros" no están impresos en 

papel; se transmiten oralmente, a través de la práctica, el ejemplo y la interacción 

directa con las nuevas generaciones. Su conocimiento abarca las fases de la Luna y 

las técnicas de la chicha (Perdomo, 2019) hasta los modismos, las danzas y la 

elaboración de tejidos y cesterías. Su presencia en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas es invaluable, ya que permite una conexión directa con la fuente de la 

sabiduría ancestral, complementando los materiales didácticos tradicionales. De allí 

que, Freire (1970) enfatizó la importancia del diálogo y el conocimiento surgido de la 

realidad de las personas. Los "libros vivientes" encarnan este principio, ofreciendo una 

pedagogía experiencial y contextualizada que fortalece el arraigo cultural de los 

estudiantes Coyaima. 

Por otra parte, el valor por la Madre Tierra (Nuna para los pueblos andinos, o 

una concepción similar para los Coyaima) es un principio central de la cosmovisión 

indígena que trasciende la mera relación ecológica para convertirse en un vínculo 

espiritual y sagrado. Para el pueblo Coyaima, la tierra es un ser vivo al que se respeta, 

se cuida y con el que se convive en reciprocidad. Esta relación define sus prácticas 



91 
 

agrícolas, sus ceremonias, sus narrativas y su sentido de pertenencia. De allí que, 

Toledo y Barrera (2009) han documentado la profunda relación entre los saberes 

tradicionales y la conservación de la biodiversidad, que ellos indican tiene un concepto 

que se alinea con este valor intrínseco. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, 

educar en este valor por la Madre Tierra significa inculcar el respeto ambiental, la 

sostenibilidad y una ética de vida que reconozca la interconexión entre todos los seres, 

formando ciudadanos comprometidos con el cuidado de su territorio y su cultura. 

El Cabildo Indígena Escolar representa una iniciativa crucial para la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas, al replicar la 

estructura de gobernanza tradicional del pueblo Coyaima en el ámbito escolar. Este 

espacio permite que los niños y jóvenes experimenten la participación democrática, la 

toma de decisiones colectiva y el ejercicio de la autoridad bajo principios indígenas, 

fomentando el liderazgo y la responsabilidad comunitaria partiendo de temprana edad. 

Es un semillero para la formación de futuros líderes que comprenderán y defenderán el 

fuero indígena y la autonomía de su resguardo. De allí que, Peñaranda (1994) ha 

destacado la importancia de las organizaciones propias en la afirmación de la identidad 

indígena. Al integrar el Cabildo Escolar, la institución educativa no solo enseña sobre la 

organización política Coyaima, sino que la vive, permitiendo que los estudiantes 

asuman un rol activo en la construcción de su propio entorno educativo. Esto alinea la 

educación con las formas de gobierno ancestrales, fortaleciendo el sentido de 

pertenencia y la capacidad de autogestión de la comunidad. 

La convergencia de todos estos elementos, en la riqueza material de los tejidos y 

cesterías, la fuerza del fuero indígena, la visión del PEC, la sabiduría de los libros 

vivientes, el profundo valor por la Madre Tierra, hasta la formación de liderazgo en el 

Cabildo Escolar, culmina en la consolidación de una educación propia para el pueblo 

Coyaima. Esta educación, gestada en la Institución Educativa Chenche Balsillas, 

trasciende la mera transmisión de información para convertirse en un proceso de 

revitalización cultural y empoderamiento. Los docentes, como mediadores de este 

proceso, son fundamentales en la articulación de los saberes ancestrales con las 

herramientas pedagógicas modernas. Por ello, Hernández (2020) subraya la 



92 
 

importancia de una caracterización curricular que se adapte a las particularidades. Al 

hacerlo, la escuela se convierte en un centro de resistencia cultural y creatividad, 

formando a las nuevas generaciones de Coyaima para que sean guardianes de su 

patrimonio, capaces de afrontar los desafíos del mundo contemporáneo sobre la 

solidez de su identidad y sus propias formas de conocimiento y gobernanza. 

Subcategoría: Elementos de la cultura 

Los elementos de la cultura abarcan un amplio espectro de manifestaciones, 

respecto a las costumbres y tradiciones hasta las expresiones artísticas, los sistemas 

de creencias y las formas de organización social. Estos componentes, intrínsecamente 

interconectados, configuran la cosmovisión de un grupo humano, dotándolo de un 

marco para interpretar la realidad y para interactuar con ella. La riqueza de una cultura 

reside precisamente en la diversidad y complejidad de sus elementos, los cuales se 

transmiten de generación en generación y se adaptan a nuevos contextos, 

demostrando así la vitalidad y resiliencia del espíritu humano. La pedagogía cultural 

busca reconocer y trabajar activamente con estos elementos, considerándolos un 

material didáctico de valor incalculable. Por lo tanto, se considera la pregunta: ¿Qué 

elementos de la cultura de los Coyaima se asumen en la formación de los estudiantes? 

Dentro de los testimonios encontrados se tiene lo siguiente: 

CHENBALREC1:  

La cultura, o sea, una sola palabra, la cosmovisión, abarca cultura, abarca 

pensamiento, abarca el arte, qué pues no hay, pero uno lo trabaja. Y 

también en cuanto a matemáticas, pues algunas formalidades del 

concepto variacional. Para las culturas nunca hubo números 

escritos como dos, como tres. Era una raya en el piso, una piedra, un 

grano de maíz, que eso lo llamaron conteo. Pues nosotros asumimos esa 

parte la cultura, las tradiciones, la forma de organización.   

CHENBALDOC1:  

A ellos se les tenemos que enseñar tres, territorio, identidad y autonomía. 

Son tres bases fundamentales dentro de la cultura de asumir esa 

formación en los estudiantes, , ¿Cómo le pueden ejecutar esa 

jurisprudencia especial indígena su identidad? Acá tenemos que reforzar 



93 
 

mucho esa parte de identidad porque yo creo que son los elementos que 

se han venido perdiendo, porque usted puede escuchar a un estudiante 

decir, no es que el profe indígena es mi papá o mi abuelo, yo no, yo soy 

de la misma familia, entonces no tenemos el autorreconocimiento como 

tal, entonces hay que enseñar eso. Que como Coyaimas nos identifican 

por la forma de vestir, por la forma de hablar, por la parte de rasgos  

físicos, porque nos van a decir y nos tienen caracterizados de cierta 

manera por ser de Coyaima y que somos indígenas y todo, pero entonces 

yo les decía, no demostrar siempre que el pobrecito no, porque ustedes 

son capaces de desarrollar habilidades y competencias igual que 

cualquiera de los que están, porque es que ser indígena no significa que 

yo tenga que ser el pobrecito, eso también se tiene que cambiar, y los 

elementos son esos tres básicos para seguir adelante. 

CHENBALDOC2:  

Tomándolo como los elementos culturales, políticos, pues yo creo que 

todos, en este momento todos estamos enfocados en trabajar los 

diferentes, como la parte política con los resguardos indígenas 

formados, la parte cultural, danza, o sea el tratar es de rescatar a aquellos 

que hemos ido perdiendo, que es difícil, porque si usted va a una 

asamblea o una reunión de comunidad indígena, usted ya casi no ve ni 

los niños ni los jóvenes participando, usted está viendo casi siempre los 

adultos. Entonces tenemos, yo digo tenemos porque hacemos parte de 

esta comunidad y es una tarea muy grande y es hacer que el niño no 

pierda esa parte de la organización como comunidad indígena, cultivar en 

ellos. Acá hoy me disculpan, pero hay un dicho que dice que los 

muchachos de acá, que vienen de Bogotá y pagan hasta NEIVA para no 

decir que vienen hasta CASTILLA o COYAIMA,  

CHENBALDOC3:  

Bueno, los elementos que se asumen es que aquí en la institución 

tenemos, en  el área social se tiene el proyecto de democracia, donde 

también hay unos representantes indígenas, se maneja el cabildo, que 

tenemos el gobernador, el representante, elegidos por todos los 

estudiantes.  

CHENBALDOC4:  

Pues, diría los elementos de la cultura. Hay otras comunidades que han 

aportado las artes tradicionales. Como le digo, la cestería, por ejemplo, en 

la parte del oriente. Ellos trabajan mucho esa parte. A nivel de acá, más 



94 
 

que todo es como en las comidas.  ―¿En cuanto al arte propio de los 

indígenas coyaimas?‖ Ah, bueno. ¿A nivel acá? La he trabajado con 

tallado. Ellos traen pedazos de roca 

. Y he trabajado esa parte, pero en años anteriores. sí. En Totuma. Y ahí 

hacíamos el tallado. Y hacían representaciones, así escenas, como de la 

cotidianidad de acá, de ellos mismos. Se ha trabajado solamente eso 

tanto en Totuma como en Rocas. Ellos traen algunas piedras. Ha habido 

muy interesantes piedras que se han dejado trabajar. 

CHENBALDOC5:  

La cultura Coyaima no, pues respetamos mucho cuando el padre de 

familia y el estudiante dicen que los lunes, miércoles y jueves no podemos 

asistir a reuniones ni los estudiantes vienen completamente todos a 

estudiar porque están en el proceso de los trabajos con los padres de 

familia. Sacar la hoja, hacer la chicha, vender la chicha. El proceso, todo 

ese proceso, ellos están allá. Pensamos nosotros que aprendiendo 

también. ―Y digamos, este tipo de la hoja y todas esas cosas ¿también se 

podrían considerar como tradiciones indígenas?‖. Sí, son meramente de 

Coyaima. La hoja es autóctona de acá.  

―En este caso ¿cuál es la acción mediadora de los docentes en la 

formación de los estudiantes de Coyaima? o en este caso de la 

institución?‖. No, todavía no tenemos esa parte que es la parte que es del 

sistema de educación indígena propio, no lo tenemos en marcha. Apenas 

dos semanas atrás salió ya la implementación de ese sistema indígena 

propio. ―Y digamos, ¿cuál es la práctica que más utilizan los docentes en 

esa formación de los estudiantes, lo que más caracteriza a los docentes 

de esta institución?‖.  

Basándose en la perspectiva de Bonilla (2018) sobre la importancia de los 

saberes identitarios, los elementos de la cultura, tales como las tradiciones orales, las 

prácticas comunitarias o las cosmovisiones específicas, deben ser incorporados de 

forma activa en los procesos educativos. Su investigación destaca que integrar estos 

elementos permite a los estudiantes establecer conexiones significativas entre el 

aprendizaje formal y su realidad cotidiana. Esto significa que la educación no solo 

informa sobre la cultura; propicia también su vivencia directa a través de sus 

componentes tangibles e intangibles. Al trabajar con los diversos elementos culturales, 

la escuela contribuye a su preservación y a la formación de individuos que aprecian la 



95 
 

complejidad y la riqueza de su patrimonio cultural, fomentando con ello un profundo 

respeto por la diversidad de expresiones humanas. 

Figura 5. Códigos emergentes de la Subcategoría Elementos de la cultura 

 

Nota: Elaboración Propia 

Se manifiesta poderosamente en sus formas de organización social y política, en 

la profunda conexión con su territorio y en la sabiduría inherente a sus prácticas 

laborales. La Institución Educativa Chenche Balsillas, ubicada en el Departamento del 

Tolima, es fundamental para generar constructos teóricos que permitan a los docentes 

integrar estos elementos como pilares de una resignificación pedagógica. Comprender 

la forma de organización indígena, la íntima relación entre territorio e identidad 

Coyaima, el rol del Resguardo indígena, la función del Cabildo indígena, el valor del 

tallado de rocas y la esencia del trabajo familiar, es crucial para una educación 

pertinente. De allí que, García (2004) ha señalado que el patrimonio se revitaliza en su 

uso y apropiación, un proceso que para el pueblo Coyaima implica fortalecer sus 

estructuras propias y reconocer en ellas fuentes inagotables de conocimiento y 

resistencia cultural, garantizando la transmisión de su legado a las futuras 

generaciones. 



96 
 

La forma de organización indígena del pueblo Coyaima refleja siglos de 

adaptación y resistencia, constituyendo un sistema de gobernanza propio que prioriza 

la colectividad, la participación y el consenso. Estas estructuras organizativas, que 

operan bajo principios de reciprocidad y equilibrio, son esenciales para la pervivencia 

cultural y la autonomía política frente a lógicas externas. Por su parte, Peñaranda 

(1994) ha analizado cómo la identidad étnica en Colombia se fortalece a través de las 

formas de organización y la capacidad de resistencia cultural de los pueblos indígenas; 

por ejemplo, mediante la implementación de proyectos como el distrito de riego a 

menudo pone a prueba la solidez de estas estructuras, pero también subraya su 

vitalidad en la defensa territorial y cultural. En la Institución Educativa Chenche 

Balsillas, se busca comprender y respetar la forma de organización indígena, lo cual es 

fundamental para una educación que forme ciudadanos de Coyaima conscientes de 

sus derechos y capaces de participar activamente en la vida de su comunidad, 

contribuyendo al fortalecimiento de su autogobierno. 

Para el pueblo Coyaima, el territorio e identidad son conceptos indivisibles, 

profundamente entrelazados en su cosmovisión y en su existencia cotidiana. La tierra 

es más que un espacio físico; es un ser vivo, la fuente de sustento, el receptáculo de la 

memoria ancestral y el escenario donde se desarrollan sus prácticas culturales y 

espirituales. Esta relación de pertenencia y reciprocidad define quiénes son como 

pueblo y cómo se relacionan con el mundo. Allí se resalta la identidad territorial como 

un afianzador para la comunidad indígena Pijao, a la que pertenece el pueblo Coyaima-

Natagaima. Las transformaciones territoriales, como las generadas por el distrito de 

riego impactan directamente en esta identidad, poniendo de manifiesto la necesidad de 

su defensa (Pinilla, 2016). La Institución Educativa Chenche Balsillas tiene la misión 

pedagógica de fortalecer este vínculo, enseñando a los estudiantes a valorar y 

defender su territorio como el corazón de su identidad y la base de su patrimonio 

cultural, en un ciclo de aprendizaje y protección mutua. 

El Resguardo indígena Coyaima constituye el espacio físico y jurídico donde el 

pueblo materializa su autonomía y protege su patrimonio cultural. Es la concreción del 

derecho a la tierra ancestral y un bastión de resistencia frente a las presiones externas. 



97 
 

Dentro del resguardo, se reproducen los saberes, las prácticas culturales, las formas de 

organización y la gobernanza propia, siendo el escenario donde se mantiene viva la 

identidad. Por ello, Peñaranda (1994) ha subrayado el papel crucial de los resguardos 

en Colombia como enclaves de pervivencia cultural y política, fundamentales para la 

reproducción de la cultura, bien sea por las dinámicas de desarrollo regional, como las 

impulsadas por el distrito de riego, ejercen presión sobre estos territorios, evidenciando 

la importancia de su defensa y administración autónoma por parte de la comunidad. En 

la Institución Educativa Chenche Balsillas, la comprensión del Resguardo indígena 

Coyaima como una entidad viva es esencial para formar jóvenes conscientes de la 

relevancia de su territorio y su estructura organizativa para su futuro colectivo. 

El Cabildo indígena Coyaima es la autoridad tradicional y la máxima instancia de 

gobierno dentro del resguardo, encarnando la forma de organización indígena y la 

capacidad de autogestión del pueblo. Sus miembros, elegidos según usos y 

costumbres, son los guardianes de la ley propia, los mediadores de conflictos y los 

promotores del desarrollo comunitario sobre una perspectiva culturalmente pertinente. 

La figura del Cabildo es vital para la implementación del fuero indígena y la defensa de 

los derechos territoriales y culturales. Hernández (2020), al analizar la caracterización 

curricular en instituciones educativas en Coyaima, resalta la necesidad de que la 

educación se articule con las estructuras de gobernanza local. La Institución Educativa 

Chenche Balsillas puede fortalecer la legitimidad y el funcionamiento del Cabildo 

indígena Coyaima al promover el liderazgo estudiantil a través del cabildo escolar, 

fomentando la participación y el aprendizaje de la gobernanza propia sobre una 

temprana edad. 

El tallado de rocas, o petroglifos, representa una de las formas más antiguas de 

expresión artística y comunicación de los pueblos indígenas, incluyendo posiblemente 

a los ancestros Coyaima. Estas inscripciones en piedra son lenguajes visuales que 

registran eventos astronómicos, mitos de origen, rutas migratorias o símbolos 

sagrados, convirtiendo las rocas en "libros vivientes" petrificados. Aunque no se cuenta 

con una referencia específica sobre tallado de rocas en Coyaima en las fuentes 

consultadas, Pérez (2013) documentó el manejo de técnicas artesanales y el uso del 



98 
 

barro en comunidades de las etnias Coyaima, esto sugiere una tradición de maestría 

sobre los materiales y las expresiones artísticas. Este tipo de arte ancestral forma parte 

de un patrimonio inmaterial que se expresa materialmente. En la Institución Educativa 

Chenche Balsillas, explorar el tallado de rocas invita a los estudiantes a descifrar la 

historia y la cosmovisión plasmada en la geografía, fomentando la valoración de un 

legado artístico y comunicativo único de sus antepasados. 

El trabajo familiar es el pilar fundamental de la transmisión de saberes y la 

reproducción cultural en el pueblo Coyaima, funcionando como una verdadera escuela 

de la vida cotidiana. Es en el seno del hogar y a través de las actividades productivas 

colectivas, bien sea la agricultura, la artesanía, la recolección o la preparación de 

alimentos, donde se inculcan valores como la reciprocidad, la solidaridad y el respeto 

por el entorno. De allí que, Toledo y Barrera (2009) enfatizan en cómo la memoria 

biocultural se mantiene viva a través de estas prácticas ancestrales, mediante la 

elaboración de la chicha o el manejo de técnicas de barro, tales como las descritas por 

Pérez (2013), estos son ejemplos de labores que a menudo se aprenden en el ámbito 

familiar y comunitario. De allí que, la Institución Educativa Chenche Balsillas reconoce 

el trabajo familiar como un espacio pedagógico central, vinculando el aprendizaje 

escolar con las prácticas comunitarias y fortaleciendo la identidad laboral y cultural de 

los estudiantes Coyaima, preparando a las nuevas generaciones para mantener su 

legado. 

Subcategoría: Mediación pedagógica 

La mediación pedagógica en el contexto de los saberes identitarios se refiere al 

conjunto de estrategias y herramientas que los educadores emplean para facilitar el 

diálogo entre el conocimiento formal y las experiencias culturales de los estudiantes. 

Implica ir más allá de la transmisión lineal de información, para construir puentes que 

conecten el currículo escolar con las realidades sociales, las prácticas comunitarias y 

las formas de pensar propias de cada contexto. Esta mediación requiere una 

sensibilidad cultural profunda por parte del docente, quien actúa como un facilitador 

que ayuda a los estudiantes a resignificar sus saberes y a comprender su relevancia en 

un mundo más amplio. A tal efecto, emerge la siguiente pregunta: ¿Cuál es la acción 



99 
 

mediadora de los docentes en la formación de los estudiantes de Coyaima?, donde se 

logro obtener la siguiente información: 

CHENBALREC1:  

La acción mediadora, como le dije, es moldear esos conocimientos que 

ellos traen. Es decir, no quitarlos, pero tampoco desorientarlos. Esos 

valores, esos principios, el principio que traen de la familia, el principio 

que traen del arte, el mismo que traen de la formalidad de las comidas, de 

la bebida. Entonces es pulirlos, porque no podemos quitarlos. 

El de la religión, que básicamente pues tienen otros aspectos y están en 

otros idearios. Entonces nos toca, es cómo orientarlos.  Nosotros no 

vamos a chocar en esa parte porque no podemos estar contra la cultura. 

Entonces para orientarlos, pues hacemos las jornadas. En las jornadas se 

presenta danza, se presenta cuentearía, tradición oral, donde reviven los 

mitos del MOHAN, de la candileja, de todas esas cosas. ―¿Propios de esta 

cultura Coyaimá?‖. Si, Propios de la cultura. Sin embargo, no dejamos a 

un lado, yo como rector, yo me opongo radicalmente no dejar a un lado 

aprender inglés, las tecnologías de la informática, porque son útiles en 

esta era para todo ser humano.  

 

CHENBALDOC1:  

Dentro del proceso pedagógico que tenemos acá nosotros como 

colegio, tenemos unos sistemas y la primera se llama la parte dialógica, el 

diálogo,  los diálogos tanto enciclopédicos como los diálogos empíricos, y 

acá la parte mediadora entre los docentes y la formación de los 

estudiantes se utiliza el diálogo, y el diálogo en el momento en que 

tenemos que reconocer si cometimos un error, si no lo cometimos, si el 

docente cometió el error,  y que cada uno y el otro lo entendamos, y que 

podamos mediar en el sentido de que lleguemos a acuerdos, y a los 

muchachos se les ha enseñado eso, porque dentro de los principios de la 

educación, los principios de la cultura, está llegar a acuerdos, llegar a 

cumplir esos acuerdos, y que se haga por medio de mediación, no que se 

haga a la fuerza, y que también tengan, como hablábamos, su propia 

autonomía de decir si la embarré, no lo hizo, si lo hice, y pues entonces 

nosotros llegar a acuerdos,  y que todos, acá nosotros tenemos gobierno 

escolar, el gobierno escolar pues tiene su personero, tiene su contralor, y 



100 
 

tenemos un gobernador del cabildo escolar, también acá hay gobernador 

del cabildo escolar, él tiene su junta directiva, y fueron elegidos en 

asamblea, también se hizo por votación, porque lo hacemos por votación 

normal, pero para elegir el gobernador y un suplente y a través de eso lo 

elegimos en asamblea, entonces ya saben que el gobernador tiene que 

luchar por la cultura de acá, que tiene que ayudar por los derechos 

culturales de los mismos estudiantes, pues esas son sus funciones 

básicas. 

CHENBALDOC2:  

Bueno, nosotros dentro del área de español, yo diría que es manejar y el 

rescate mucho de la lengua, de mirar todas aquellas palabras que aún 

conservamos, de ir formando diccionarios. Nosotros tenemos ya como 

una pequeña colección, no muy grande, pero ahí vamos. Hemos tratado 

de conseguir una que tiene una investigación de la Universidad 

Nacional, pero sí ha sido difícil, pero sería en esta parte ir rescatar todo 

aquello de la tradición oral. La parte de la tradición oral porque es la que 

más nos habla de las historias propias, del contexto, de nuestros 

antepasados, todo aquello que tiene que ver con tradición 

oral. Producción, que no les de pena contar sus propias aventuras o lo 

que ellos hacían. 

 

CHENBALDOC3:  

La acción mediadora es conservar la cultura, seguir conservando la 

cultura en todos los ámbitos, en lo alimenticio, en lo cultural, en lo 

tradicional. Se conserva, por ejemplo, la cultura del San Roque, que es el 

día 16 de agosto, San Pedro, comidas tradicionales, y se fomenta un poco 

y se les habla sobre por qué esta comida y de dónde proviene como la 

raíz de la alimentación de Coyaima. 

CHENBALDOC4:  

Sí, es que prácticamente, bueno, pues aquí a nivel institucional siempre, 

por eso es que a veces, porque trabaja más es como la parte oral, sí. La 

parte de mover conciencia, la parte de eso. Y, pues, en la parte ya de 

evidencias, las fotos o los trabajos así que ellos hacen. De mis 

compañeros a nivel de docentes de acá del municipio, también hemos 

visto cuando hay encuentros así culturales que también trabajan, 

coincidimos con las mismas prácticas de acá. Coincidimos que hacen 



101 
 

muestras de tejido. Por ejemplo, en Totarco hubo también un tejido que 

ellos manejan allá de la Palmiche. Y aquí, pues también en esta zona se 

ha trabajado la Palmiche. "¿El palmiche es la palma?". La Palmiche es 

con la que hacen la sopladora. 

Yo diría que la mayoría trabaja también la parte oral, la tradición oral y las 

muestras, así es como nos identifican. 

La mediación pedagógica orientada a los saberes identitarios es un componente 

crucial para lograr una educación verdaderamente inclusiva y significativa. Al respecto, 

Bonilla (2018) sugiere que, al reivindicar los saberes ancestrales, los docentes deben 

actuar como mediadores que validen y contextualicen estos conocimientos dentro del 

proceso educativo. Esto implica diseñar actividades que permitan a los estudiantes 

explorar sus propias raíces, compartir sus experiencias culturales y conectar estos 

saberes con los contenidos académicos de manera crítica y reflexiva. La mediación, en 

este sentido, no es solo metodológica, más bien una postura ética que valora la 

diversidad de conocimientos y que busca empoderar a los estudiantes para que sean 

constructores activos de su propio aprendizaje y de su identidad cultural. 

Es fundamental generar constructos teóricos que permitan a los docentes 

integrar estos elementos como pilares de una resignificación pedagógica. Comprender 

la forma de organización indígena, la íntima relación entre territorio e identidad 

Coyaima, el rol del Resguardo indígena, la función del Cabildo indígena, el valor del 

tallado de rocas y la esencia del trabajo familiar, es crucial. Por ello, García (2004) ha 

señalado que el patrimonio se revitaliza en su uso y apropiación, un proceso que para 

el pueblo Coyaima implica fortalecer sus estructuras propias y reconocer en ellas 

fuentes inagotables de conocimiento y resistencia cultural, garantizando la transmisión 

de su legado a las futuras generaciones. Aspectos que se logran evidenciar en: 

 

 

 

 



102 
 

Figura 6.Códigos emergentes de la Subcategoría Mediación pedagógica 

 

Nota: Elaboración Propia 

El patrimonio cultural indígena Coyaima enfrenta un dinamismo constante, 

marcado por la interacción entre sus ricas tradiciones y los desafíos de la modernidad. 

En este escenario, la educación juega un rol fundamental, especialmente en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas. Generar constructos teóricos que aborden la 

relación entre lo tradicional indígena y las nuevas tecnologías, la importancia de la 

dialógica como herramienta pedagógica, la urgencia del rescate de la tradición oral 

Coyaima, la necesidad de conservar el acervo cultural y la labor de promover 

conciencia sobre estos procesos, es esencial. Así, García (2004) ha subrayado que la 

cultura es un espacio de hibridación y negociación constante. Para el pueblo Coyaima, 

esto significa encontrar el equilibrio entre la pervivencia de sus saberes ancestrales y la 

adaptación a un mundo en evolución, un equilibrio que la escuela debe fomentar a 

través de una pedagogía pertinente y transformadora, promoviendo el desarrollo de sus 

propias formas de conocimiento. 

La relación entre lo tradicional indígena y las nuevas tecnologías es un desafío 

contemporáneo para el pueblo Coyaima y la Institución Educativa Chenche Balsillas. 



103 
 

Lejos de ser una confrontación, esta relación es una oportunidad para el fortalecimiento 

cultural, donde las herramientas digitales sirvan como vehículos para la transmisión y 

revitalización de saberes ancestrales. Las nuevas tecnologías pueden facilitar el 

registro de la tradición oral, la documentación de técnicas artesanales o la 

comunicación con otras comunidades, amplificando el alcance del patrimonio. Sin 

embargo, este proceso requiere una reflexión crítica para asegurar que las tecnologías 

se adapten a las necesidades culturales y no generen nuevas formas de dependencia o 

aculturación. El documento de Pinilla (2013), relacionado con las transformaciones 

culturales debido a proyectos de desarrollo, aunque no trata directamente con 

tecnología, ilustra cómo la influencia externa puede impactar lo tradicional. La escuela 

debe educar en el uso crítico y creativo de estas herramientas, permitiendo que la 

cultura Coyaima las apropie y las resignifique. 

La dialógica, entendida como la capacidad de establecer un diálogo horizontal y 

respetuoso entre diferentes saberes y perspectivas, es un principio pedagógico 

fundamental para la Institución Educativa Chenche Balsillas. En el contexto indígena 

Coyaima, esto implica generar conversaciones enriquecedoras entre los saberes 

ancestrales y los conocimientos universales, entre la experiencia de los mayores y la 

curiosidad de los jóvenes, y entre la comunidad y la escuela. Así, Freire (1970) destacó 

la dialógica como la base de una pedagogía liberadora, donde el conocimiento no se 

impone, sino que se construye colectivamente. Este enfoque permite superar la 

fragmentación del saber y promover una comprensión más profunda y contextualizada 

de la realidad Coyaima. A través de la dialógica, los docentes pueden facilitar que los 

estudiantes se apropien de su herencia cultural, al mismo tiempo que desarrollan las 

herramientas críticas para navegar en un mundo diverso, construyendo puentes de 

entendimiento y respeto mutuo. 

El rescate de la tradición oral Coyaima es una labor urgente para la pervivencia 

de su patrimonio cultural. La oralidad es el principal conducto por el cual se han 

transmitido los mitos, las leyendas, las narrativas históricas, los conocimientos sobre la 

tierra y las formas de vida de generación en generación. La erosión de estas prácticas 

debido a la influencia de la cultura dominante o la migración, representa una amenaza 



104 
 

directa a la memoria colectiva. Es necesario hacer mención de Reichel (1982) quien, en 

su estudio sobre las narrativas indígenas, demuestra cómo estas son fundamentales 

para entender la cosmovisión. El trabajo sobre juegos tradicionales en resguardos 

indígenas; por su parte, Arce (2019) menciona que la migración de Pijaos sobre los 

Coyaima, indirectamente resalta la presión sobre las prácticas culturales. La Institución 

Educativa Chenche Balsillas tiene un papel crucial en este rescate, promoviendo 

espacios para que los "libros vivientes" (los mayores) compartan sus relatos, 

fomentando la escucha activa y el registro (mediante tecnologías si es pertinente), para 

que estas voces sigan tejiendo la historia del pueblo Coyaima. 

Conservar el acervo cultural del pueblo Coyaima es una misión colectiva que 

involucra a la comunidad, la familia y, de manera crucial, a la Institución Educativa 

Chenche Balsillas. Este acervo comprende todos los elementos que definen su 

identidad: sobre la cosmovisión, los saberes ancestrales y las narrativas históricas, 

hasta las danzas, las técnicas de tejido, la lengua y sus modismos. La conservación no 

implica petrificar la cultura, sino asegurar su vitalidad y capacidad de adaptación. Para 

Toledo y Barrera (2009) han subrayado la importancia de la memoria biocultural como 

estrategia para la sostenibilidad. Los proyectos educativos comunitarios (PEC) y la 

caracterización curricular son herramientas que permiten diseñar estrategias 

pedagógicas específicas para esta conservación activa. (Hernández, 2020). La 

escuela, al integrar estos elementos en su currículo y en sus prácticas diarias, se 

convierte en un agente clave para que las nuevas generaciones valoren, protejan y 

continúen enriqueciendo este valioso patrimonio cultural, asegurando su transmisión 

intergeneracional. 

Promover conciencia en la comunidad educativa de Chenche Balsillas significa ir 

más allá de la mera información sobre el patrimonio cultural Coyaima, buscando 

generar una comprensión profunda que impulse la acción y el compromiso. Esto 

implica desarrollar una sensibilidad hacia la importancia de la lengua Pijao (Perdomo, 

2019), el valor del territorio y los resguardos, la riqueza de las prácticas artísticas y la 

sabiduría de los "libros vivientes". La conciencia no solo se dirige hacia adentro, 

valorando lo propio, sino también hacia afuera, fomentando el respeto por la diversidad 



105 
 

cultural y el reconocimiento de los derechos indígenas. Esta labor es fundamental para 

formar ciudadanos críticos y activos que puedan defender su cultura y su territorio 

frente a desafíos. La educación en Chenche Balsillas, al promover conciencia, se 

convierte en un motor de cambio social, empoderando a los estudiantes para que sean 

agentes activos en la construcción de su futuro culturalmente enraizado y con 

autonomía, forjando un camino de resiliencia y autoafirmación. 

Categoría: Saberes Culturales 

El conocimiento que las sociedades construyen y transmiten a lo largo del 

tiempo va más allá de los límites formales del aula; se ancla profundamente en lo que 

denominamos saberes culturales. Estos constituyen el vasto acervo de conocimientos, 

habilidades, valores y prácticas que se generan y comparten dentro de una comunidad, 

configurando su cosmovisión y su modo de vida particular. Los saberes culturales no 

son estáticos; son, por el contrario, sumamente dinámicos, adaptándose y 

enriqueciéndose con cada generación, lo que refleja la complejidad de las interacciones 

humanas y la adaptación al entorno. Su reconocimiento e integración en los procesos 

educativos son fundamentales para forjar individuos con una profunda conexión con 

sus raíces y una comprensión holística del mundo. 

La revalorización de los saberes culturales en el contexto educativo es un 

imperativo para una pedagogía verdaderamente pertinente y transformadora. Al 

incorporar la sabiduría popular, las tradiciones y las expresiones artísticas locales, se 

valida la identidad del estudiante y se establece un diálogo fructífero entre el 

conocimiento académico y las realidades comunitarias. Esto permite que el aprendizaje 

sea más significativo, ya que se conecta directamente con el entorno vivido por los 

estudiantes. Por su parte, Rentería & Calle (2021) argumentan que, la didáctica 

tradicional no siempre integra adecuadamente los saberes culturales ancestrales, 

enfatizando la necesidad imperante de diseñar estrategias pedagógicas que 

promuevan la convivencia armónica y el respeto por estas formas de conocimiento. Su 

enfoque subraya la importancia de que la educación se nutra de la riqueza cultural 

existente en las comunidades. 



106 
 

En última instancia, el cultivo de los saberes culturales dentro del sistema 

educativo fomenta no solo la preservación del patrimonio; impulsa, además, el 

desarrollo de una ciudadanía crítica y comprometida. Al comprender y valorar sus 

propios saberes y los de otras culturas, los estudiantes desarrollan una mayor empatía 

y una capacidad para el diálogo intercultural. Este proceso contribuye a la construcción 

de sociedades más inclusivas y respetuosas de la diversidad, donde el conocimiento se 

concibe como un bien colectivo que se construye en las múltiples perspectivas y se 

enriquece con la participación de todos. 

Subcategoría: Creencias culturales 

Las creencias culturales representan el conjunto de convicciones, ideas y 

valores compartidos que una comunidad adopta como verdades fundamentales, 

orientando su comportamiento, sus rituales y su interpretación del mundo. Estas 

creencias, a menudo implícitas, se transmiten de generación en generación a través de 

la socialización y resultan esenciales para la cohesión social, al proporcionar un marco 

de referencia que dota de sentido a la existencia colectiva. Su estudio en el ámbito 

pedagógico es crucial para comprender cómo se construyen las identidades y cómo los 

individuos dan significado a sus experiencias. Es así que surge la siguiente pregunta: 

¿En cuánto a sus conocimientos educativos y pedagógicos, explique de qué manera se 

transmite a los estudiantes los valores y creencias que hacen parte de los saberes 

culturales de los Coyaima? En las respuestas recopiladas se tienen: 

CHENBALREC1:  

Primero que todo recreándolos. ¿Qué es recrear? Ellos traen una danza, 

por ejemplo, y aquí el docente de danza pues le promueve los pasos, le 

promueve la vestimenta, todas esas cosas. Elaboraciones artísticas 

artesanales. También ellos trabajan lo que es la totuma, con cosas, con 

dibujos. Entonces el profesor pule esos dibujos, pule esos 

conocimientos. Ese es el punto de partida. Ni quitarlos, pero mejorarlos, 

pero tampoco negarlos.  

Es fortaleciendo esos valores que traen en la familia. Algunos, los que no 

son negativos, porque hay muchos negativos. En el punto de los 



107 
 

negativos no le caminamos, pero tampoco nos oponemos, porque ellos 

son ahí en la familia.  

CHENBALDOC1:  

Esta, la parte de transmitir a los estudiantes sus valores y creencias, mira 

que hay una voz importante en la mitología, que es algo que hace parte, 

identifica la cultura, y no solamente nosotros, sino también la parte 

occidental. Ellos también vienen y se dan cuenta de que, de que esos 

conocimientos que están adquiriendo, también son prácticos en su 

entorno, donde se están desarrollando también, compartiendo con su 

familia, y hoy he hablado precisamente con él, de esa parte del ser en 

sociedad, ese ser, tanto como ser humano de una sociedad, como ser 

integrante de una comunidad indígena, y que los diferencia. Entonces, a 

tener ese trabajo educativo con ellos, y transmitir ese conocimiento de 

valores y creencias, es que volvamos a, ellos a la verdad, nosotros 

estamos perdiendo los valores culturales, lo que aprendíamos con 

nuestros abuelos, que nos contaran un mito, que nos contaran esta 

historia, que la narrativa, que saber hacer un chile, exactamente, saber 

hacer una atarraya, que saber hacer donde está la ticuna, no la 

conda, toda esa práctica, entonces ellos dicen, eso es lo que tenemos que 

ahorita comenzar a fomentar, y eso se hace, y aunque ellos lo saben.   

CHENBALDOC2:   

Pues yo pienso que hay algo que dice que las palabras calan, pero el 

ejemplo arrastra. O sea, más que quede palabras en palabras, es llevarlos 

a actividades que ayuden a fortalecerlo. Investigar, consultar, traer una 

propuesta de clase, pero hacerla que ellos también se sumerjan en ella. Si 

hay que consultar palabras, que traigan las palabras, que las 

pronunciemos, que aprendamos los significados a comparación con otros 

vocablos de otros municipios o de otras comunidades indígenas, que 

aprendamos a identificar, aunque es muy difícil porque nosotros hemos 

trabajado en determinados momentos el saber los vocablos de otras 

lenguas, de otras comunidades, otra familia lingüística, y eso nos llega 

porque la desconocen. Pero sí sería muy importante que aprendiéramos, 

al menos con la de Coyaima, el pijao, aprendiéramos a rescatarlas, a 

pronunciarlas y que las practiquemos en la vida cotidiana. 

 

 



108 
 

CHENBALDOC3:  

Bueno, les decía en la pregunta anterior, se transmite a través de los 

actos culturales, presentación que hacen los estudiantes a través de la 

danza, danza de la chicha, la danza ancestral, que aquí el profe Julián es 

muy conocedor de ese baile, la forma de vestir, la forma de la música, de 

esta manera, los conocimientos educativos, pues se transmiten las 

creencias y los valores, pues, como sabemos, la religión católica fue 

impuesta por los conquistadores, a pesar de eso, pues, las creencias 

están en diversas religiones, no hay solo una, hay diversas religiones, de 

acuerdo a las religiones se le denoten a los muchachos también sus 

valores, porque, pues, lamentablemente, o afortunadamente, no sé cómo 

decirlo, la religión también hace parte de los valores, pues, porque en 

algunos casos, algunos muchachos dicen que, porque pertenecen a tal 

religión, les prohíben hacer muchas otras cosas que no pueden hacer 

cosas que hacen los otros estudiantes. 

CHENBALDOC4:  

Bueno. ¿De qué manera se transmiten? Compartiendo, repito, 

compartiendo oralmente ahí los conocimientos. Aunque, hay que decirlo, 

ellos tocan uno como sacarle la información. Algunos muy raritos el que 

es fluido y eso nos dice cosas. Pero de resto ahí es como que sacarle, 

sacarle porque se ve en cierto punto que como que no quieren hablar de 

temas. Y nada más nosotros siempre insistimos para crear en ellos esa 

parte de identidad, que hay que conocer lo nuestro, que hay que 

preservar lo nuestro.  "¿considera que los muchachos de acá, de la 

institución, valoran esta cultura Coyaima o ya eso se ha perdido?"  

Algunos se ven que sí, Eso es como todos en ese momento. Hay algunos 

que sí se les ve esas ganas de hacer lo que representar o hacer lo que 

hace parte de este tema. Otros sí son muy apáticos y de pronto por el 

celular es que se han visto. Hay como ese, ahora el problema del celular, 

digo yo, es como que los idiotiza. Entonces Estamos trabajando 

duramente para mover conciencia. 

CHENBALDOC5:  

Sí, en cada una de las actividades de reuniones, de centros literarios, de 

convivencia, de izadas de bandera, tratamos que el estudiante hable de 

mitos, de leyendas, de bailes, de cultura, muestre artesanías de la etnia 

Coyaima, o el pijao. 



109 
 

La comprensión de las creencias culturales es vital para el desarrollo de una 

pedagogía que promueva el respeto y la valoración de la diversidad; en tal sentido, 

Rentería & Calle (2021) indican que, la falta de integración de los saberes culturales 

ancestrales en la didáctica tradicional puede conducir a la desvalorización de las 

creencias que sustentan la cosmovisión de ciertas comunidades. Por ello, una 

educación que busque la convivencia armónica debe partir del reconocimiento y la 

validación de estas creencias. Al ofrecer espacios para explorar y discutir las diferentes 

concepciones del mundo, la escuela no solo amplía la perspectiva de los estudiantes; 

también les permite comprender cómo las creencias culturales influyen en las prácticas 

sociales, en las formas de relacionarse con la naturaleza y en la construcción de la 

identidad personal y colectiva. 

En cuanto a lo tangible, como la vestimenta, hasta lo intangible, como la 

medicina natural, la lingüística, la religión, la oralidad y los mitos y leyendas. Estos 

elementos son manifestaciones profundas de su identidad, su cosmovisión y su 

relación con el mundo. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, ubicada en el 

Departamento del Tolima, es crucial generar constructos teóricos que permitan a los 

docentes integrar estos aspectos vitales en una resignificación pedagógica. Esta 

aproximación no solo busca preservar el conocimiento, sino revitalizarlo, demostrando 

que la cultura es una fuente inagotable de aprendizaje. También, García (2004) ha 

señalado que el patrimonio se mantiene vivo en la medida en que se negocia y se 

transforma en el presente, un proceso que para el pueblo Coyaima implica reconocer la 

escuela como un espacio para la afirmación y transmisión de su legado más íntimo, 

asegurando su pervivencia a través de las generaciones futuras. 

Figura 7. Códigos emergentes de la Subcategoría Creencias culturales 

 



110 
 

Nota: Elaboración Propia. 

La vestimenta indígena Coyaima, por ejemplo, representa mucho más que una 

simple indumentaria; es un lenguaje visual que comunica identidad, estatus, 

pertenencia a la comunidad y una profunda relación con el entorno. Cada prenda, cada 

tejido y cada diseño incorpora símbolos ancestrales, colores con significados 

específicos o técnicas de elaboración transmitidas de generación en generación. 

Aunque las referencias proporcionadas no detallan la vestimenta específica Coyaima, 

Pérez (2013) resalta que, al documentar técnicas artesanales como el manejo del barro 

en comunidades de Coyaima, cuya maestría en el manejo del material, lo que sin duda 

se extiende a la producción de vestimentas. Este arte textil, reflejo de conocimiento 

sobre fibras naturales y tintes, puede servir en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas como un punto de partida pedagógico para explorar la historia, la simbología y 

las prácticas artesanales, fomentando el orgullo cultural y la reafirmación de la 

identidad entre los estudiantes. 

Complementando lo tangible, la medicina natural del pueblo Coyaima es un 

sistema de conocimiento milenario que se basa en una profunda comprensión de las 

propiedades curativas de plantas, minerales y elementos del entorno. Su visión 

holística de la salud integra el cuerpo, la mente y el espíritu, siendo los chamanes o 

médicos tradicionales los guardianes de estos saberes transmitidos oralmente y a 

través de la práctica. Así, Toledo y Barrera (2009) enfatizan en el hecho de cómo la 

memoria biocultural, ligada a los saberes tradicionales sobre la naturaleza, es 

fundamental para la conservación de la biodiversidad y el bienestar humano.  

Al abordar las transformaciones culturales, Pinilla (2013) indica que, 

indirectamente apunta a la resiliencia de estos saberes y para ello utiliza como ejemplo 

un Proyecto distrito de riego triangulo del Tolima, el cual ocasiona transformaciones de 

la cultura indígena en Coyaima e incide en la recuperación económica sobre una 

perspectiva educativa intercultural. En esta comunidad está la Institución Educativa 

Chenche Balsillas, en la cual se reconocimiento de la medicina natural Coyaima, 

además de validar una forma de conocimiento, también abre la puerta a la educación 

ambiental, el estudio de la botánica local y la promoción de la salud en cuanto una 



111 
 

configuración culturalmente pertinente, conectando a los estudiantes con sus raíces y 

los recursos de su territorio. 

La lingüística, en el contexto del pueblo Coyaima, se enfoca en el estudio de su 

lengua (como parte de la familia Pijao) y sus dialectos locales, los cuales son mucho 

más que un sistema de comunicación; son la estructura misma de su pensamiento, la 

memoria de su cosmovisión y el vehículo de su identidad cultural. La forma en que se 

construye el lenguaje define cómo se clasifica el mundo, se expresan las emociones y 

se transmiten los conocimientos más complejos. Es así que, Perdomo (2019) ha 

abordado la revitalización de la lengua Pijao, subrayando la importancia de la escuela 

de mohanes y las organizaciones indígenas del Tolima en este proceso vital. La 

pérdida de una lengua representa la desaparición de una forma única de entender el 

universo. Por ello, Hernández (2015), al caracterizar el currículo en una institución 

educativa en Coyaima resalta la necesidad de integrar la lengua materna en la 

enseñanza, empoderando a los estudiantes con las herramientas para expresar y 

reafirmar su identidad. 

Paralelamente, la religión del pueblo Coyaima, entendida como su sistema de 

creencias, prácticas rituales y valores espirituales, es un componente central de su 

cosmovisión y su forma de vida. Esta espiritualidad se manifiesta en la relación con la 

Madre Tierra, los espíritus de la naturaleza, los ancestros y las fuerzas cósmicas que 

rigen el universo. A menudo, esta religiosidad se expresa a través de ceremonias, 

danzas y mitos, que actúan como puentes entre lo humano y lo divino, lo visible y lo 

invisible. Por su parte, Estermann (1998) al analizar la filosofía andina, describe una 

racionalidad indígena ligada a un pensamiento complejo y relacional que se opone a la 

fragmentación occidental. Mientras que, Reichel (1982) con sus estudios sobre 

chamanismo, ofrece una perspectiva sobre la riqueza del mundo espiritual indígena en 

Colombia. La Institución Educativa Chenche Balsillas, al abordar la religión Coyaima 

con respeto, puede fomentar la comprensión de la diversidad espiritual y fortalecer el 

arraigo de los estudiantes en sus propios sistemas de creencias, promoviendo una 

visión holística de su cultura y su lugar en el cosmos. 



112 
 

La oralidad, como matriz fundamental de la cultura Coyaima, representa el hilo 

invisible que conecta las generaciones y garantiza la transmisión de la historia, los 

conocimientos y las tradiciones. A través de la palabra hablada —en relatos, cantos, 

consejos, refranes y enseñanzas— se construye y se mantiene viva la memoria 

colectiva del pueblo. Este sistema de transmisión es dinámico y adaptativo, permitiendo 

que el saber se actualice y se contextualice con cada narración. El rescate de la 

tradición oral Coyaima es un esfuerzo vital, como se observa en la preocupación por la 

pérdida de identidad cultural en contextos de migración (Arce, 2019). La Institución 

Educativa Chenche Balsillas tiene un rol protagónico en validar la oralidad como una 

forma legítima y poderosa de conocimiento. Fomentar espacios para el diálogo 

intergeneracional, el cuento, el canto y la conversación, permite a los estudiantes 

Coyaima reconocer en la palabra de sus mayores una biblioteca viva y una fuente 

inagotable de sabiduría, fortaleciendo sus raíces culturales y su sentido de pertenencia. 

Los mitos y leyendas Coyaima son más que simples historias; son el espejo de 

su cosmovisión, las narrativas fundacionales que explican el origen del mundo, la 

relación entre los humanos y la naturaleza, el significado de los fenómenos naturales y 

las normas sociales que rigen la convivencia. Estos relatos, transmitidos a través de la 

oralidad, encapsulan el pensamiento simbólico del pueblo y proveen un marco de 

referencia para entender la realidad. Así, Lévi-Strauss (1962), al explorar el 

"pensamiento salvaje", demostró cómo los mitos son estructuras lógicas que organizan 

el universo y su percepción. El rescate de la tradición oral Coyaima es indispensable 

para la pervivencia de estos relatos. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, el 

estudio de los mitos y leyendas Coyaima permite a los estudiantes sumergirse en la 

riqueza de su imaginario colectivo, comprender los valores culturales y espirituales de 

su pueblo, y desarrollar un pensamiento crítico sobre las diferentes formas de construir 

el conocimiento, afirmando su identidad en el relato de sus ancestros y proyectando su 

legado cultural. 

Finalmente, la integración de todos estos elementos tangibles e intangibles en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas no solo contribuye a la preservación del 

patrimonio Coyaima, sino que activa un proceso de resignificación pedagógica que 



113 
 

empodera a las nuevas generaciones. Al reconocer la riqueza de su vestimenta, la 

sabiduría de su medicina natural, la profundidad de su lingüística, la trascendencia de 

su religión, la vitalidad de su oralidad y la sabiduría de sus mitos y leyendas, la escuela 

se convierte en un faro cultural. Esta aproximación permite que los estudiantes 

Coyaima, con el apoyo de docentes comprometidos, valoren sus raíces y las proyecten 

hacia el futuro. El objetivo es que sean capaces de afrontar los desafíos del mundo 

contemporáneo sobre la fortaleza de su identidad, contribuyendo al desarrollo de su 

comunidad con una visión propia y autónoma, asegurando la continuidad de un legado 

ancestral invaluable en el tiempo. 

Subcategoría: Experiencias culturales 

Las experiencias culturales se refieren a las vivencias directas y participativas 

que los individuos tienen con las manifestaciones de su cultura y la de otros. Estas 

pueden incluir la participación en festividades, la práctica de rituales, la interacción con 

expresiones artísticas, la degustación de gastronomías tradicionales o el aprendizaje 

de oficios ancestrales. Es a través de estas experiencias que los saberes y las 

creencias culturales se encarnan, se comprenden a un nivel más profundo y se 

internalizan como parte inalienable de la identidad personal. La pedagogía cultural 

busca, precisamente, diseñar espacios que faciliten este tipo de encuentros 

significativos. Por lo tanto, emerge la siguiente pregunta: ¿De acuerdo al trabajo 

cultural realizado dentro de la institución educativa de qué forma se desarrolla el 

intercambio de experiencias culturales asociadas a la comunidad indígena Coyaima? 

En las respuestas se encuentra lo siguiente: 

CHENBALREC1:  

Bueno, nosotros tenemos para esto formulado una cosa que se 

llama Escuela de Padres, que en la Escuela de Padres se trabaja en cada 

reunión que se hace, asambleas, entra de boletines, se trabajan valores, y 

es donde se previenen ciertas cosas, por ejemplo, los embarazos a 

temprana edad de los niños, que eso es como cultural, en el que ya no 

había reparo, las relaciones entre familias, que los primos, que no sé 

qué, pues uno cumple con orientarlo. Que lo hagan allá, ya no nos 

metemos. Otra de las cosas que trabajamos en la institución educativa en 



114 
 

el intercambio de experiencias culturales es que ellos nos comentan, por 

ejemplo, lo de la medicina tradicional, que anteriormente utilizaban el 

Peláa para curar la fiebre, todas esas cosas, que era el mejor antibiótico.  

CHENBALDOC1:  

Bueno, acá las experiencias,  nosotros por lo menos dentro de 8 días con 

la voluntad de Dios tenemos una visita de un colegio de Bogotá, que se 

está afirmando que nos hayan cancelado la avenida, y ahí vamos a hacer 

entonces,  vamos a hacer un montaje de un trabajo que se hizo 

acá, precisamente lo hicimos con unos compañeros que tienen que ir con 

la danza indígena, y es la danza indígena donde transmite el 

conocimiento de la chicha y el conocimiento de los valores culturales, con 

trajes culturales también, y que nos traen los de Bogotá o el colegio que 

venga, entonces hacemos intercambio. Y acá también como instituciones, 

¿qué hacemos? Pues cuando nos invitan a otro colegio, por lo menos 

(Totarco) rinde al resguardo y la institución, su fuerte es el Día de los 

Pueblos Indígenas, e invitan a los demás colegios, uno va y participa y 

lleva de acá, recibe allá también, o cuando hay encuentros culturales con 

otras instituciones.   

CHENBALDOC2:   

Pues yo, o sea, considero que ahí es como lo que nosotros 

investiguemos, lo que nosotros hagamos, lo mostremos, lo demos a 

conocer, lo saquemos, o sea, en Balsillas se trabaja esto, esto, así, por la 

recuperación de la etnia, por la recuperación de la cultura, como visión de 

todo lo que tenga que ver con nuestra cultura, fuera de trabajarlo acá en 

el aula, en el colegio, es mostrar qué trabajo se está 

haciendo, herramientas, bueno, hasta donde económicamente 

podamos, o participando en diferentes foros, bueno, una serie de 

actividades que se podrían proponer y que se deberían proponer a nivel 

municipal con las diferentes instituciones como para mirar cómo va ese 

avance, ese progreso en el desarrollo de la aplicación del PEC. ―¿Acá se 

hace por educativo municipal?‖. Si seños, pero ya hace más de un año no 

se hace.  

CHENBALDOC3:  

Bueno, el intercambio cultural aquí, muy poco salimos a representar con 

otras instituciones, los que salen son estudiantes ya, por ejemplo, que 

ensayan, que el intercambio cultural siempre se hace directamente aquí 



115 
 

dentro del municipio, no salimos a otros municipios con estudiantes, sino 

únicamente acá 

CHENBALDOC4:  

―¿De pronto no sé si hay experiencias que se cuenten de aquí a otro lado, 

dentro del intercambio con la institución?‖  Pues aquí cuando se hacen las 

actividades culturales, han sido invitados también algunos representantes 

de la comunidad que también tienen esos saberes y vienen y los 

comparten acá con los estudiantes. Por ejemplo, el año pasado estuvo la 

parte del líder de las guardias indígenas de nuestro municipio. Y él vino 

acá y habló, ustedes, hablar del liderazgo de la guardia indígena, ¿cierto? 

Hablar con los estudiantes sobre esa parte, fue un invitado y pues vino. 

También en años anteriores han venido señores que comparten el folclor 

literario. Y entonces también nos han compartido música. Los 

gobernadores vienen a esta defensa.  ―¿Los gobernadores del cabildo, 

vienen también acá?‖. Los gobernadores también, pero pues hasta el 

momento así que digan que vengan a trabajar con los estudiantes, no. 

Bueno, hace mucho tiempo sí, pero ese espacio pues no se ha tomado.  

CHENBALDOC5:  

Bueno, las creencias y el intercambio no lo hacemos por aquello que el 

mismo sistema nos cohíbe de sacar estudiantes a un lado y a otro solo 

entre las sedes, en los Intercolegiados, en los Inter clases, en 

celebraciones, pero solo de la sede. Esta institución no ha salido a 

mostrar esa parte cultural a otro lado, porque hay que llenar una serie de 

requisitos, hay que hacer muchas actividades y permisos y a veces no 

encuentra uno el apoyo del padre de familia para encontrar ese permiso.  

La revalorización de los saberes culturales, según lo expuesto por Rentería & 

Calle (2021), implica necesariamente generar experiencias culturales tanto dentro del 

aula como fuera de ella.  

 

 

 

 



116 
 

Figura 8. Códigos emergentes de la subcategoría Experiencias culturales 

 

Nota: Elaboración Propia 

Elementos como el reservorio de agua, los encuentros culturales, la 

recuperación de la etnia Coyaima, el intercambio de saberes, el folclor literario y las 

creencias son fundamentales para entender la vitalidad de su cultura. La Institución 

Educativa Chenche Balsillas, ubicada en el Departamento del Tolima, tiene la 

invaluable oportunidad de integrar estos aspectos para resignificar su quehacer 

pedagógico. Esta transformación convierte a la escuela en un espacio donde los 

saberes y experiencias de los docentes se articulan con la memoria, la interacción y la 

proyección cultural. Por ello, García (2004) ha señalado que la cultura se construye en 

la interacción y la resignificación. Para el pueblo Coyaima, esto implica reconocer el 

papel de la escuela como un catalizador para la reafirmación de su identidad y la 

transmisión de un legado que se mantiene vivo a través de la interacción constante y 

una pedagogía profundamente arraigada en su contexto. 

No se trata solo de enseñar sobre la cultura; se busca, en cambio, permitir que 

los estudiantes interactúen con ella de manera activa y significativa. Su trabajo sugiere 

que una didáctica que integre los saberes ancestrales debe propiciar actividades que 

permitan a los estudiantes vivenciar las costumbres, participar en prácticas 

tradicionales o conocer las expresiones artísticas directamente de sus portadores. De 



117 
 

esta forma, las experiencias culturales se convierten en potentes herramientas 

pedagógicas que fortalecen el arraigo identitario, desarrollan la sensibilidad cultural y 

facilitan una comprensión más profunda y contextualizada del conocimiento. La cultura 

indígena de Coyaima es un sistema dinámico que se nutre de su relación con el 

entorno, sus interacciones comunitarias y la profunda conciencia de su historia, 

trascendiendo las meras expresiones artísticas o las creencias para manifestarse en 

cada aspecto de su vida. 

El concepto de reservorio de agua para el pueblo Coyaima va más allá de una 

infraestructura física; encarna un profundo conocimiento ancestral sobre la gestión 

hídrica, el respeto por este recurso vital y la concepción del agua como un elemento 

sagrado y dador de vida. Las prácticas tradicionales para el manejo del agua, sean 

acequias, pozos, la identificación de nacimientos o sistemas de recolección de lluvia, 

reflejan una sabiduría acumulada a través de generaciones, crucial para la subsistencia 

y la armonía con el ecosistema. Esta sabiduría se basa en la observación cuidadosa de 

los ciclos naturales y en la comprensión de la interdependencia entre el agua, la tierra y 

la vida. El documento de CAP Moreno (s.f.) sobre el distrito de riego en Coyaima 

resalta la importancia del agua y cómo proyectos de esta índole impactan las dinámicas 

culturales, evidenciando la relevancia y resiliencia de los saberes locales en su manejo. 

Por ello, Toledo y Barrera (2009) han enfatizado sobre la intrínseca relación que existe 

entre los saberes tradicionales y la sostenibilidad ambiental, lo cual es un principio que 

el pueblo Coyaima ha practicado ancestralmente. En la Institución Educativa Chenche 

Balsillas, el estudio del reservorio de agua busca educar sobre ecología y gestión de 

recursos e inculcar el respeto por la Madre Tierra y sus elementos. Esto es 

fundamental para una educación ambiental contextualizada y con un arraigo cultural 

profundo que promueva la conservación activa de estos vitales recursos. 

En paralelo, los encuentros culturales para el pueblo Coyaima son escenarios 

vitales donde la tradición se renueva, el diálogo se fortalece y la identidad se reafirma 

colectivamente. Estos eventos, que pueden incluir festivales, mingas, rituales, 

ceremonias o reuniones comunitarias, permiten la revitalización y exhibición de danzas 

ancestrales, músicas tradicionales, gastronomía autóctona, y la reafirmación de la 



118 
 

lengua y los saberes ancestrales que podrían verse amenazados por la modernidad. 

Son espacios dinámicos de intercambio entre los propios miembros de la comunidad, 

fortaleciendo la cohesión interna y también con otros pueblos indígenas o con la 

sociedad mestiza, fomentando el respeto por la diversidad y la construcción de puentes 

de entendimiento y colaboración. Al abordar las transformaciones culturales, sugiere la 

importancia de estos espacios de reafirmación y resistencia cultural. En tal sentido, 

Arce (2019) con respecto al rescate de los juegos tradicionales, subraya la necesidad 

de preservar prácticas lúdicas y ceremoniales que se desarrollan y transmiten en estos 

encuentros. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, la promoción, organización y 

participación activa en encuentros culturales se convierte en una estrategia pedagógica 

esencial para que los estudiantes vivencien su patrimonio de forma inmersiva, 

fortalezcan sus lazos comunitarios y desarrollen habilidades cruciales para el diálogo 

intercultural y la valoración de la diversidad. 

La recuperación de la etnia Coyaima representa un proceso continuo de 

autoafirmación histórica y cultural, donde el pueblo reivindica activamente su identidad, 

su memoria ancestral y sus derechos frente a los persistentes procesos de 

invisibilización y aculturación. Este proceso implica la revitalización de la lengua (como 

la Pijao), las prácticas organizativas propias, las ceremonias y rituales sagrados, y la 

narración de su historia en su propia perspectiva, descolonizando el relato oficial. 

También se ha analizado cómo los pueblos indígenas en Colombia han fortalecido su 

identidad y su resistencia frente a los intentos de homogenización cultural y económica, 

con la recuperación étnica como un pilar fundamental. El contexto de transformación 

por el distrito de riego donde se subraya la importancia crítica de esta recuperación 

para la autonomía territorial y cultural. El trabajo en la escuela de mohanes para la 

revitalización Pijao es un ejemplo concreto de este proceso de recuperación y 

resiliencia lingüística y cultural. La Institución Educativa Chenche Balsillas tiene un 

papel crucial en la recuperación de la etnia Coyaima, al fomentar el estudio profundo de 

la historia local, el orgullo por la identidad propia, y la participación activa en los 

procesos de autoafirmación comunitaria, formando ciudadanos críticos, conscientes de 

su legado y comprometidos con el futuro de su pueblo. (Perdomo, 2019). 



119 
 

El intercambio de saberes es una práctica ancestral profundamente arraigada en 

las comunidades indígenas y, a su vez, una estrategia pedagógica fundamental para la 

Institución Educativa Chenche Balsillas en su búsqueda de una educación pertinente. 

Implica el diálogo y la confluencia horizontal entre los conocimientos tradicionales del 

pueblo Coyaima y otras formas de conocimiento, sean de otras culturas indígenas 

hermanas o de la academia occidental. Este intercambio no busca la imposición de una 

sobre otra, sino la complementariedad, el enriquecimiento mutuo y el reconocimiento 

de la validez inherente de cada epistemología.  

La dialógica, un principio pedagógico clave (Freire, 1970), es la base filosófica 

para este intercambio, fomentando la construcción colectiva del conocimiento. Por 

ejemplo, el estudio de las fases de la luna para la agricultura puede dialogar y 

complementarse con la astronomía moderna. Los "libros vivientes" (los mayores de la 

comunidad) son fuentes primarias e invaluables para este intercambio, facilitando la 

transmisión intergeneracional y la conexión con la sabiduría viva. La escuela, al facilitar 

activamente este intercambio de saberes, se convierte en un nodo de aprendizaje 

transcultural, donde los estudiantes Coyaima desarrollan una mente abierta, 

respetuosa de la diversidad de pensamientos y capaz de integrar diferentes 

perspectivas para abordar y resolver problemas complejos de su realidad. 

El folclor literario del pueblo Coyaima abarca la riqueza de sus narrativas orales, 

sus cantos, sus cuentos, sus refranes, adivinanzas y sus poemas que, aunque a 

menudo no están escritos en un formato occidental, poseen una estructura, una 

complejidad y un valor estético y cultural inmenso. Estos elementos son el corazón de 

su oralidad y el vehículo principal de transmisión de sus mitos y leyendas Coyaima, que 

encapsulan su cosmovisión. El folclor literario refleja la creatividad desbordante del 

pueblo, su sentido del humor, sus valores morales y éticos, su sabiduría práctica y su 

forma particular de entender y dar sentido al mundo. También, se debe mencionar a 

Reichel (1982) quien se dedicó al estudio de las narrativas indígenas y donde resalta 

su complejidad simbólica y su rol fundamental en la construcción de la realidad cultural. 

La preocupación por el rescate de la tradición oral Coyaima; de acuerdo con Arce 

(2019), esto tiene una importancia crítica de preservar este valioso componente del 



120 
 

patrimonio cultural, el cual se ve amenazado por la homogenización. De allí que, en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas, el fomento activo del folclor literario permite a 

los estudiantes explorar la profundidad de su propia cultura, desarrollar la apreciación 

estética por sus formas de expresión y fortalecer sus habilidades lingüísticas, 

conectando la educación con las raíces más profundas de su expresión artística y 

narrativa, e incentivando la creación de nuevas formas de folclor contemporáneo. 

Las creencias del pueblo Coyaima constituyen el sustento espiritual de su 

existencia, informando su cosmovisión, sus prácticas cotidianas, sus rituales y su 

relación profunda con el cosmos y la naturaleza. Estas creencias, que pueden incluir la 

veneración a la Madre Tierra como ser vivo, a los espíritus guardianes de los 

elementos o a los ancestros como guías y protectores, proveen un marco ético y moral 

integral para la convivencia humana y la relación armónica con el entorno natural. La 

religión Coyaima, como sistema de creencias holístico, se manifiesta en cada aspecto 

de su vida,  sobre la siembra y la cosecha hasta la curación y la celebración (medicina 

natural). En tal sentido, Estermann (2009) explora cómo estas creencias estructuran 

una forma de racionalidad y pensamiento indígena que se contrapone a la visión 

occidental fragmentada. Las creencias están intrínsecamente ligadas a los mitos y 

leyendas Coyaima, que las explican, las reafirman y les dan sentido narrativo. En la 

Institución Educativa Chenche Balsillas, abordar las creencias con respeto, rigor 

académico y sensibilidad intercultural permite a los estudiantes comprender la 

profundidad de su herencia espiritual, fomentar la tolerancia hacia otras formas de fe y 

fortalecer la identidad cultural sobre una perspectiva integral que abarca tanto lo 

material como lo inmaterial de su existencia, promoviendo una espiritualidad propia y 

arraigada. 

Finalmente, la resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas se postula como un eje transformador crucial para la pervivencia cultural del 

pueblo Coyaima. Al integrar conscientemente el valor del reservorio de agua, la fuerza 

de los encuentros culturales, la importancia de la recuperación étnica, la riqueza del 

intercambio de saberes, la vitalidad del folclor literario y la profundidad de sus 

creencias, la escuela se convierte en un espacio donde la tradición se encuentra con la 



121 
 

innovación. Los docentes, como mediadores de este proceso, tienen la responsabilidad 

de articular estos saberes ancestrales con herramientas pedagógicas contemporáneas. 

El objetivo es formar generaciones de Coyaima arraigadas en su propia cultura, 

capaces de comprender y defender su patrimonio, de dialogar con otros conocimientos 

y de proyectar su identidad hacia el futuro, contribuyendo a la construcción de una 

sociedad más justa, equitativa y respetuosa de la diversidad cultural, en un ciclo 

constante de aprendizaje y autoafirmación. 

Subcategoría: Conciencia socio-cultural 

La conciencia socio-cultural representa la capacidad de los individuos para 

comprender críticamente el contexto social y cultural en el que se desenvuelven, 

incluyendo sus estructuras de poder, sus dinámicas históricas y la vasta diversidad de 

identidades que lo componen. Esta conciencia va mucho más allá del mero 

conocimiento de hechos culturales; implica una reflexión profunda sobre cómo la 

cultura moldea la realidad, cómo se interrelacionan los distintos grupos sociales y cómo 

pueden abordarse los desafíos contemporáneos en una concepción intercultural y 

equitativa. Es, sin duda, un componente esencial para el desarrollo de una ciudadanía 

activa y comprometida con la justicia social. En función, a lo descrito se plantea la 

siguiente pregunta: ¿Cuál es la importancia de la comunidad escolar como una 

conciencia socio-cultural ante el valor incalculable que representa el patrimonio y los 

saberes indígenas de los Coyaima? Lo cual trajo consigo: 

CHENBALDOC1:  

Bueno, esa conciencia sobre el patrimonio y saberes, se ha visto 

afectada, se ha visto bastante afectada en estos momentos, porque en el 

ambiente escolar, en los pueblos, muchas veces la tecnología ha llegado 

tanto que nos está apartando de ese proceso, entonces nos toca buscar 

eso a medida de que a tecnología se vuelva también un aliado para que 

esos procesos de saberes ancestrales y patrimoniales de la cultura de 

Coyaimas no queden inmersos, sino que, al contrario, fortalezcan el 

proceso de aprendizaje. Ejemplo, si nosotros vamos haciendo acá un 

trabajo, la semana anterior hicimos un trabajo sobre narración, sobre 

narración, cómo fue la semana de la lectura, y la semana de la 

lectura, entonces los profes del área de humanidades la enfocaron en 



122 
 

narrativa tradicional propia de la cultura, entonces hablaban solo de 

mitología, y el enfoque fue la mitología, entonces ahí exploramos, el 

muchacho comenzó entonces a contar y para qué servían los mitos, y 

cada uno casi lo hicieron para concursos de carteleras, chicos que sabían 

hablar bien del mito, lo caracterizaban, lo especificaban, y decían, esto no 

se puede perder, esto sí sirve, esto no sirve. 

CHENBALDOC2:   

Ahí vuelvo a retomar, lo que pasa es que nosotros hemos dejado perder 

ese valor cultural, nos hemos dado la importancia que tiene de 

conservarlo, de no dejarlo perder, entonces sería, o es muy importante 

que lo rescatemos, en  todos los ejes, político, el económico, la 

economización, sobre todos, sería muy importante para que no se 

pierda, para volver a rescatar, no todo porque ya es muy difícil, como 

decía anteriormente, nada más con la lengua, es muy difícil porque se 

hacen muy poco las palabras que quedan, pero sí sería en  las 

costumbres, tradiciones, todo eso, a no dejarlo, y cultivar, como decía, en 

los jóvenes y en los niños, que empecemos a trabajar sobre ellos para 

que esto no llegue hasta cierto término y se acabó, ahí sí, como dice, 

totalmente las costumbres. 

CHENBALDOC3:  

Bueno, la importancia de la comunidad estudiantil, en este caso, es que 

tenemos que seguir cultivando en ellos la conciencia ambiental, que es 

una de las que estamos cultivando más con algunos proyectos de 

arborización. En lo social y cultural, el intercambio que se tiene con toda la 

comunidad, los eventos se invitan los padres de familia para que se den 

cuenta de la participación de los eventos culturales de los estudiantes, y 

también se invitan personas conocedoras de la cultura como músicos 

tradicionales, que vengan y nos den aquí una serenata, algunos dicen 

coplas, otras poesías, y así se transmite la cultura. 

 

CHENBALDOC4:  

―¿Por qué considera que es importante esta conciencia sociocultural como 

conservación de este patrimonio?‖.   Pues la ley, en la ley están los 

territorios indígenas. Estamos en territorio indígena, entonces sería pues 

ilógico no reconocer el territorio donde estamos y el legado que tiene, sí, a 

pesar de que hay muchas cosas que prácticamente se ha perdido, pero 



123 
 

estamos tratando incluso de recuperar muchas cosas. Hay docentes, hay 

un grupo que está liderando esa parte y pues nos tienen prometido unos 

documentos, unas cartillas, donde ellos han hecho una investigación 

como tal, porque se han dedicado a eso, para que entonces las 

compartamos en todas las instituciones con los estudiantes. Entonces 

pues estamos en espera de ese material, porque sí lo hay. Sin embargo, 

nosotros acá trabajamos con lo que tenemos a la mano, con lo que 

conocemos, con lo que es. 

 

CHENBALDOC5:  

No, pues nosotros sí nos encargamos de que así tengamos maestros de 

otro lado, ellos se les trata de meter que estamos inmersos en una 

comunidad indígena y que por ende tenemos que darle un tratamiento 

especial, no exigiéndoles que tienen que venir hoy con el uniforme de 

gala, con cosas así que representan. No, si el niño no pudo, a él le 

respetamos eso. Viene con sus chancleticas, con sus zapaticos, con su 

camisetica, con su camisa y nosotros no nos metemos en esa parte. 

Para fomentar una sólida conciencia socio-cultural, es fundamental que la 

educación promueva la reflexión crítica sobre los saberes culturales y sus implicaciones 

sociales; de allí que, Entería y Calle (2021) argumentan que la integración de los 

saberes ancestrales además de ser un acto de rescate, también constituye una 

oportunidad para que los estudiantes comprendan la diversidad de cosmovisiones y, a 

su vez, las tensiones o armonías que pueden surgir en la interacción cultural. Esto 

implica que la pedagogía debe facilitar el diálogo y el análisis de las diferentes 

perspectivas culturales, permitiendo a los estudiantes cuestionar estereotipos, 

reconocer la validez de múltiples formas de conocimiento y desarrollar una postura 

ética frente a la diversidad. La conciencia socio-cultural, así cultivada, empodera a los 

individuos para actuar de manera informada y responsable en sus comunidades y en el 

mundo globalizado. 

La confrontación entre tecnología y saberes ancestrales, la dolorosa pérdida del 

valor cultural que a veces ocurre, pero también en la creciente conciencia ambiental y 

en la imperiosa necesidad de asegurar el legado para las futuras generaciones. La 

Institución Educativa Chenche Balsillas, ubicada en el Departamento del Tolima, asume 



124 
 

un papel fundamental en la generación de constructos teóricos que permitan a los 

docentes abordar estas dinámicas en una resignificación pedagógica. Además, García 

(2004) recuerda que las culturas son dinámicas y se transforman en la interacción, para 

el pueblo Coyaima, esto implica encontrar un camino que permita la innovación sin 

sacrificar la esencia, construyendo un futuro que honre su pasado y proteja su herencia 

a través de una educación que sea a la vez moderna y profundamente arraigada.  

En cuanto a mencionados aspectos es conveniente tener en cuenta que la 

conciencia socio-cultural responde a los aspectos que conforman la realidad; de hecho, 

es significativo mencionar que la conciencia ambiental es fundamental reconocerla con 

la intención que se logra ver lo siguiente: 

Figura 9. Códigos emergentes de la subcategoría Conciencia socio-cultural 

 

Nota: Elaboración Propia. 

Profundizando en uno de esos desafíos, la confrontación entre tecnología y 

saberes ancestrales es una realidad que el pueblo Coyaima y la Institución Educativa 

Chenche Balsillas deben gestionar activamente. Las nuevas tecnologías, lejos de ser 

una amenaza inherente, pueden percibirse como una oportunidad para el 

fortalecimiento y la difusión del patrimonio cultural. Por ejemplo, herramientas digitales 

avanzadas pueden facilitar el registro y la sistematización de la tradición oral, la 

documentación detallada de técnicas artesanales milenarias o la creación de 



125 
 

plataformas para la comunicación intergeneracional. Sin embargo, un uso acrítico de la 

tecnología puede llevar a la desvalorización de los conocimientos propios o a la 

dependencia tecnológica, desvirtuando el propósito original. Sobre el impacto de un 

distrito de riego en Coyaima, allí se ilustra cómo la introducción de elementos externos 

genera profundas transformaciones culturales, un proceso que se extiende a la 

adopción tecnológica. La escuela, por ende, tiene el reto pedagógico de educar en el 

uso crítico y contextualizado de estas herramientas, promoviendo que sirvan como 

aliados estratégicos para la reafirmación cultural. 

Directamente relacionada con la influencia de factores externos, la pérdida del 

valor cultural es uno de los desafíos más críticos y dolorosos que enfrentan los pueblos 

indígenas, incluyendo al Coyaima. Esta se manifiesta en la desvalorización de la 

lengua nativa, los rituales sagrados, las prácticas tradicionales o los conocimientos 

ancestrales por parte de las nuevas generaciones o la sociedad dominante, que a 

menudo impone sus propios paradigmas. Esta pérdida puede ser resultado de 

presiones externas, fenómenos como la migración, tal como lo dice Arce (2019), la 

desvinculan de los jóvenes de sus raíces o la ausencia de espacios educativos que 

validen y transmitan la cultura de manera efectiva. El esfuerzo por la recuperación de la 

etnia Coyaima y la revitalización de sus costumbres es una respuesta directa y vital a 

esta problemática. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, la labor de los 

docentes es crucial para revertir esta tendencia, creando un entorno educativo 

dinámico donde el patrimonio cultural sea visible, valorado y vivenciado en cada 

aspecto del aprendizaje. Esto implica integrar la lengua Pijao, los mitos y leyendas que 

dan sentido a su cosmovisión, las danzas ceremoniales y las técnicas artesanales en el 

currículo de manera transversal, fomentando el orgullo cultural y una conexión 

emocional profunda con la herencia para evitar la pérdida irreparable del valor cultural. 

(Perdomo, 2019). 

Frente a la vulnerabilidad cultural, la conciencia ambiental se erige como un 

principio intrínseco a la cosmovisión del pueblo Coyaima, donde la Madre Tierra es 

concebida no solo como un recurso, sino como un ser vivo y sagrado al que se debe 

respeto profundo y cuidado constante. Esta conciencia va mucho más allá de la 



126 
 

preocupación ecológica moderna; es una ética de vida integral que rige la relación con 

los recursos naturales, promueve la sustentabilidad y se fundamenta en la reciprocidad 

con la naturaleza. Por esto, Toledo y Barrera (2009) han documentado extensamente 

cómo los saberes tradicionales son fundamentales para la conservación de la 

biodiversidad global, teniendo en cuenta un argumento central y potente para esta 

conciencia ambiental. Los saberes milenarios sobre el reservorio de agua, el manejo 

sostenible de los ciclos naturales, y la identificación de plantas son ejemplos elocuentes 

de esta profunda conexión simbiótica. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, la 

promoción de la conciencia ambiental implica no solo enseñar sobre ecología y 

ciencias naturales, sino también inculcar los valores de respeto incondicional por la 

naturaleza, la interdependencia de todos los seres vivos y la responsabilidad sobre el 

territorio ancestral, formando ciudadanos Coyaima comprometidos con la protección de 

su entorno y la vida en todas sus manifestaciones. 

La preservación de la conciencia ambiental se vincula estrechamente con la 

salvaguarda del legado del pueblo Coyaima. Este legado es la suma de sus saberes, 

prácticas, valores, cosmovisión y experiencias acumuladas a lo largo de los siglos, que 

se proyectan de forma vital hacia las futuras generaciones, constituyendo la base 

inquebrantable de su identidad y su resiliencia cultural. Asegurar este legado implica 

una transmisión activa y una resignificación constante que permita a las nuevas 

generaciones apropiarse de su herencia de manera significativa y adaptarla a los 

desafíos contemporáneos sin perder su esencia. Los "libros vivientes" (los mayores de 

la comunidad) son los principales guardianes y transmisores de este legado, y el 

rescate de la tradición oral Coyaima es crucial para su continuidad y enriquecimiento. 

La Institución Educativa Chenche Balsillas juega un papel protagónico en este proceso, 

al integrar el Proyecto Educativo Comunitario (PEC) como hoja de ruta pedagógica y al 

promover un Cabildo Indígena Escolar, formando líderes jóvenes que comprendan la 

importancia de su historia y su cultura. La escuela se convierte así en un espacio 

vibrante donde el legado se conserva en los libros y se vive, se experimenta y se 

transforma, permitiendo que la sabiduría ancestral sea la guía fundamental para 

construir un futuro propio, autónomo y lleno de sentido para el pueblo Coyaima. 



127 
 

Estos elementos culturales, la confrontación tecnológica, la prevención de la 

pérdida de valor, la conciencia ambiental y la construcción del legado, configuran los 

desafíos pedagógicos que exigen una educación innovadora y pertinente en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas. La escuela debe ser un laboratorio de diálogo 

intercultural, donde los estudiantes aprendan a valorar su herencia cultural sin rechazar 

los avances del mundo moderno, y a ser agentes activos en la defensa de su cultura y 

su territorio. Esto requiere una flexibilidad curricular significativa, como la explorada por 

Hernández (2020) en Coyaima, que permita la adaptación continua a las necesidades y 

contextos específicos de la comunidad. Los docentes, a través de sus saberes y 

experiencias arraigadas, son claves para facilitar este proceso de resignificación, 

actuando como mediadores entre el pasado y el futuro. El objetivo es formar 

generaciones de Coyaima que conozcan su historia y su cosmovisión y la encarnen, la 

defiendan con pasión y la proyecten hacia adelante, asegurando que su legado sea 

una fuente inagotable de fortaleza, identidad y un faro para las generaciones venideras. 

En este contexto, la educación como puente entre identidad y sostenibilidad es 

la misión central de la Institución Educativa Chenche Balsillas. Al reconocer la 

conciencia ambiental como un saber inherente a la cosmovisión Coyaima, la escuela 

puede fortalecer de manera profunda el vínculo de los estudiantes con su territorio y 

fomentar prácticas sostenibles que aseguren la continuidad de la vida. La confrontación 

entre tecnología y saberes ancestrales se transforma en una oportunidad para la 

innovación cultural y el desarrollo de nuevas herramientas de preservación. Al mismo 

tiempo, la lucha contra la pérdida del valor cultural se convierte en un motor poderoso 

para la reafirmación de la identidad y el orgullo étnico. Todo esto, unido a la 

construcción de un legado sólido y dinámico, convierte la educación en un proceso 

integral que capacita a los estudiantes para navegar en un mundo complejo y en 

constante cambio. La escuela, como un espacio de diálogo, aprendizaje y acción, 

permite que los jóvenes Coyaima se empoderen para ser los guardianes activos de su 

patrimonio y los constructores visionarios de su futuro, asegurando la vitalidad y la 

pervivencia de su cultura en el tiempo y el espacio. 

 



128 
 

Categoría: Resignificación Pedagógica 

La educación, lejos de ser un proceso estático, demanda una constante 

resignificación pedagógica para mantener su relevancia y efectividad en un mundo en 

permanente evolución. Esta resignificación implica una revisión profunda de los 

propósitos, métodos y contenidos educativos, adaptándolos a las nuevas realidades 

sociales, culturales y tecnológicas. No se trata de un simple ajuste curricular; es, en 

cambio, una transformación fundamental que busca dotar al proceso de enseñanza y 

aprendizaje de un renovado sentido y pertinencia. Representa un llamado a la 

creatividad y a la innovación, para que la educación sea una herramienta genuina de 

cambio y desarrollo humano. 

La necesidad de esta resignificación pedagógica se hace evidente cuando los 

modelos tradicionales muestran claras limitaciones para responder a las demandas de 

una sociedad compleja y diversa. Implica comprender que la pedagogía debe 

trascender la mera transmisión de información para enfocarse en la formación de 

individuos críticos, reflexivos y capaces de transformar su entorno. Como lo plantea 

Manjarrez (2023), la investigación-acción educativa es una vía fundamental para 

construir una pedagogía que nazca de la reflexión crítica sobre la práctica, permitiendo 

a los docentes y estudiantes co-crear nuevos significados y enfoques que respondan a 

las necesidades emergentes. Este proceso de reflexión activa sobre la propia praxis es, 

precisamente, lo que permite una verdadera y profunda resignificación. 

En última instancia, la resignificación pedagógica es un proceso continuo que 

invita a la comunidad educativa a estar en constante diálogo con su contexto, 

garantizando que el aprendizaje sea siempre un acto de empoderamiento. Al repensar 

y reconstruir las prácticas educativas, se asegura que la escuela no solo prepare para 

el futuro; también participe activamente en su configuración. Este compromiso con la 

renovación pedagógica es vital para que la educación cumpla su promesa de ser un 

motor de desarrollo sostenible y de justicia social, formando ciudadanos capaces de 

enfrentar los desafíos de su tiempo con creatividad y responsabilidad. 

 



129 
 

Subcategoría: Acciones pedagógicas 

Las acciones pedagógicas constituyen el conjunto de estrategias, metodologías 

y actividades que los docentes implementan en el aula y fuera de ella para facilitar el 

proceso de enseñanza y aprendizaje. Estas acciones no son meras rutinas; deben ser 

decisiones intencionadas y fundamentadas que busquen promover el desarrollo integral 

del estudiante, estimulando su curiosidad, su pensamiento crítico y su capacidad para 

interactuar con el conocimiento y con su entorno. La efectividad de la resignificación 

pedagógica depende en gran medida de la coherencia y adaptabilidad de estas 

acciones en la práctica diaria. Es así que surge la siguiente pregunta: ¿Según su 

experiencia dentro de la institución, considera que es necesaria una resignificación 

pedagógica orientada a nuevas acciones por parte del docente frente a los saberes 

culturales de los indígenas Coyaima? De hecho, se presentan las siguientes 

respuestas: 

CHENBALREC1:  

Sí, claro. De hecho, ya lo estamos haciendo con el proyecto educativo 

cultural y comunitario PEC, que es una resignificación del proyecto donde 

se abarca tanto lo cultural como el propio, como lo occidental, como lo 

tecnológico y también la interculturalidad. Porque es que yo no 

comparto que un indígena no sepa inglés, que nosotros no sepamos 

inglés, no comparto que no sepamos de las nuevas tecnologías, cuando 

tenemos que estar frente a los retos de la nueva época.  Entonces, sí es 

necesario hacer una resignificación y para eso lo más importante es el 

proyecto educativo propio, como lo estamos hablando, y básicamente en 

este último gobierno que estamos hablando de educación integral. El plan 

de educación integral pues habla de los saberes propios, cognitivos, 

deportivos, espirituales, artísticos, todo.  

  

CHENBALDOC1:  

En este momento nosotros estamos pasando por una resignificación 

pedagógica. El decreto 1345, que creó el gobierno con ese IP, se hizo 

precisamente para dignificar la parte salarial de los maestros, que a 

nosotros éramos los más mal pagos en el país. ―¿Los etnoeducadores?‖. 



130 
 

Si, y a nivel nacional, nosotros no nos reconocían títulos, usted podía 

tener doctor, en algo, magister, lo que sea, y a veces les estaban 

pagando con el primer título que obtuvo, digamos, que sea normalista, y 

así haya estudiado nunca. Hasta ahorita se volvió a resignificar esa parte 

pedagógica. ¿Y cómo lo hicimos? Fuera de eso, hicimos, dentro del 

proceso de mejorar, hicimos un trabajo que lo dice el 1345, que se llama 

las cosechas.  

¿Y qué eran las cosechas? Pues estamos, que hemos venido haciendo 

nosotros en nuestra práctica pedagógica, en reconocimiento 

culturalmente, en reforestación, en los principios de la ineducación que 

tienen que ver con conocimiento cultural, con el futuro del medio 

ambiente, por el rescate de saberes ancestrales, y nosotros hicimos frente 

a eso los Saberes Culturales Indígenas.   

CHENBALDOC2:  

Sí, yo considero que sí que es muy importante que de nosotros los 

maestros haya compromiso, que dentro de todas las actividades 

escolares que realicemos se vea la parte de la educación, se vea la parte 

de rescatar todo aquello que no tenemos, todo aquello que hemos dejado 

perder para resignificar de nuevo y fundamentar cada día, fortalecer ese 

PEC, esa articulación que tenemos con actividades que consideremos 

importantes y necesarias para que eso no se acabe, esa parte no cultural 

no se acabe.  

CHENBALDOC3:  

Bueno, aquí la estructuración se viene haciendo desde que estamos 
implementando la educación con el PED, que es Proyecto Educativo 
Cultural. Entonces, como en todo ámbito, las reestructuraciones para el 
bien se tienen que hacer. Entonces, sí, aquí la institución cada año 
reestructuramos nuestro PEC y nuestro PEI con una visión hacia el futuro 
en todos los aspectos, en lo cultural, en lo pedagógico, en lo ambiental.  

 

CHENBAL4:  

―Es decir, que de pronto lo que se está haciendo ahorita no está mal, pero 

se necesita hacer más cosas. Considera de pronto que hay que dar un 

poquito más de resignificación pedagógica a estas prácticas que se 

realizan‖. Pues de hacer más cosas. Yo creo, pues es mi opinión, yo creo 

que tenemos, que hemos realizado muchas acciones, lo que pasa es que 



131 
 

ahí es como que plasmarlas, tenerlas como de evidencias para que se 

vea mejor reflejado el trabajo, yo diría, ¿cierto? Pero que se han 

realizado, por ejemplo, acá en la institución hemos realizado muchos, 

pero pues en sí, gran parte se ha quedado, así como en recuerdo que se 

hizo, se elaboró y todo, plasmadas muy pocas, ¿cierto? Entonces sería 

como fortalecer esa parte para, así mismo. ―¿De pronto que se pueda dar 

una sistematización de experiencia?‖. Sí, yo creo que sí, pero ya pues esa 

parte ya la estamos haciendo porque el año pasado empezamos, por lo 

menos empezamos, ¿cierto?. 

CHENBALDOC5:  

Sí, yo creo que sí le ha hecho mucha falta la formación de cultura 

indígena a todo el personal docente, Sobre todo que trabajamos con las 

actualizaciones que se han dado hace mucho rato, más no con lo que 

está saliendo. Por ejemplo, en este momento hay mayoría de docentes 

que desconocen el decreto 1345 del 2023. Y nos hemos cansado de 

preguntar, que nos expliquen, llamar a la secretaría que vengan a darnos 

cursos, talleres de cómo la implementación verdadera de ese decreto que 

es solamente para selección y trabajo indígena. Pero no hemos podido 

tener ese apoyo. Entonces sí falta capacitación. ―¿Ese es un decreto 

departamental de la alcaldía o nacional para las comunidades 

indígenas?‖. Nacional, Solamente para el tratamiento de las comunidades 

indígenas. 

La transformación de las acciones pedagógicas es un componente crucial de la 

resignificación educativa, tal como se deriva de la metodología de investigación-acción 

propuesta por Manjarrez (2023). Su enfoque sugiere que, para que la pedagogía sea 

relevante, las acciones deben surgir de la reflexión crítica sobre la práctica y de la 

contextualización a las realidades de los estudiantes. Esto significa que los educadores 

deben estar en constante experimentación y evaluación de sus estrategias, 

ajustándolas para lograr un aprendizaje más significativo y participativo. No se trata de 

aplicar fórmulas preestablecidas; consiste, más bien, en construir y adaptar las 

acciones pedagógicas de manera flexible, permitiendo la co-construcción del 

conocimiento y la respuesta a las necesidades específicas de cada grupo. 

Sobre esa postura es preciso señalar que las acciones pedagógicas que van en 

función de lo que acontece en las aulas de clase con la finalidad de tener una 



132 
 

perspectiva de los grupos de estudiantes que se deben tratar, es por ello que se hace 

pertinente tener en cuenta lo que es cada uno de los componentes de las acciones 

pedagógicas que se enfocan en el desenvolvimiento de los estudiantes eso conlleva a 

definir acciones en función a la formación de los estudiantes considerando lo que es las 

bases de la cultura de la zona que van en relación a lo que el pueblo de Coyaima, que 

se enmarcan en la articulación cultural que va en función de lo que es las instituciones 

educativas que van en relación a la planeación estratégica que se enmarca en las 

acciones pedagógicas enfocadas en el plan de acción. 

Figura 10. Códigos emergentes de la subcategoría Acciones pedagógicas 

 

Nota: Elaboración Propia. 

La educación para el pueblo Coyaima, particularmente en la Institución 

Educativa Chenche Balsillas, se encuentra en un momento clave donde la planificación 

estratégica y el compromiso de sus actores son fundamentales para trazar el rumbo 

hacia un futuro culturalmente robusto. Es crucial que el plan de educación propio se 

materialice a través del liderazgo visionario de los etnoeducadores, sostenido por un 

profundo compromiso comunitario y una articulación integral que abarque lo cultural, lo 

pedagógico y lo ambiental. La sistematización de experiencias se revela como una 

herramienta vital para aprender del camino recorrido, todo ello enmarcado por 



133 
 

normativas legales que reconocen su especificidad cultural, como el Decreto 1345 del 

2023. Sobre esto García (2004) recuerda que la gestión cultural implica la capacidad de 

diseñar futuros deseables para el patrimonio; de allí que, el pueblo Coyaima, esto 

significa que la escuela puede y debe ser el espacio donde se diseñen, se ejecuten y 

se evalúen las estrategias para una educación que fortalezca su identidad, promueva 

su autonomía y asegure la pervivencia de su valioso legado. 

Central para este futuro cultural es el plan de educación propio de la Institución 

Educativa Chenche Balsillas, la hoja de ruta estratégica que define exhaustivamente 

los objetivos, metodologías y contenidos de una educación culturalmente pertinente 

para el pueblo Coyaima. Este plan trasciende la mera adaptación de currículos 

nacionales; es una construcción colectiva y endógena que emana directamente de las 

necesidades, saberes ancestrales y aspiraciones de la comunidad, buscando formar 

ciudadanos profundamente arraigados en su identidad y, al mismo tiempo, capaces de 

interactuar críticamente y productivamente con el mundo exterior. Asimismo, 

Hernández (2020) en su caracterización curricular en Coyaima, evidencia la necesidad 

de un plan educativo que responda genuinamente al contexto cultural y social. El 

Proyecto Educativo Comunitario (PEC) emerge como el marco fundamental para este 

plan, asegurando que los conocimientos ancestrales, la lengua y las formas de 

organización social y política propias sean ejes ineludibles del proceso formativo. 

(Perdomo, 2019). La implementación y validación de un plan de educación robusto es, 

en esencia, un acto de soberanía pedagógica. 

La materialización de este plan educativo depende en gran medida del liderazgo 

de los etnoeducadores, la columna vertebral y el motor principal de la resignificación 

pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas. Su rol trasciende la mera 

transmisión de conocimientos preestablecidos; son mediadores culturales, 

investigadores activos de los saberes ancestrales de su pueblo y facilitadores del 

diálogo enriquecedor entre lo propio y lo ajeno, entre la tradición y la modernidad. Su 

formación bilingüe e intercultural, así como su arraigo comunitario profundo y su 

conexión genuina con las prácticas culturales, les permiten comprender las 

particularidades culturales y adaptar las metodologías pedagógicas para que la 



134 
 

educación sea verdaderamente relevante, significativa y contextualizada. El 

compromiso inquebrantable de estos educadores es fundamental para el rescate y la 

vitalización de la tradición oral Coyaima, así como para la conservación y el 

enriquecimiento del acervo cultural. Al promover activamente la participación de los 

"libros vivientes" (los mayores de la comunidad), los etnoeducadores aseguran que la 

sabiduría ancestral fluya de manera intergeneracional hacia las nuevas generaciones, 

construyendo puentes sólidos y duraderos entre el pasado y el futuro del pueblo 

Coyaima, y fortaleciendo la identidad colectiva en el propio espacio del aula. 

La efectividad de los etnoeducadores y del plan educativo se cimenta en un 

profundo compromiso, el motor indispensable para la transformación etnoeducativa en 

la Institución Educativa Chenche Balsillas. Se refiere a la profunda dedicación, la 

pasión y la voluntad colectiva de los docentes, la comunidad en su conjunto, los líderes 

tradicionales y las familias Coyaima para construir, sostener y mejorar continuamente 

un plan de educación que realmente responda a sus necesidades intrínsecas y a sus 

aspiraciones culturales más profundas.  

Este compromiso implica una firme resolución para superar desafíos complejos 

como la aparente confrontación entre tecnología y saberes ancestrales y la 

preocupante pérdida del valor cultural. Para Perdomo (2019), es un acto de voluntad 

colectiva para invertir tiempo, recursos humanos y esfuerzos económicos en la 

revitalización de la lengua, la defensa y protección del territorio, además, la transmisión 

ininterrumpida de los valores ancestrales Un compromiso auténtico y sostenido 

asegura que la educación no sea percibida como una tarea delegada a unos pocos, 

que se perciba como una responsabilidad compartida que fortalece el sentido de 

pertenencia. 

Para que este compromiso se traduzca en una educación integral, resulta 

esencial la articulación cultural, pedagógica y ambiental, un principio rector fundamental 

para la Institución Educativa Chenche Balsillas, buscando tejer la complejidad del saber 

en un currículo coherente, holístico e interconectado. Esta articulación significa que los 

contenidos culturales del pueblo Coyaima (sus mitos fundacionales, su lengua, sus 



135 
 

formas de organización social y política) se integran directamente con las estrategias 

pedagógicas innovadoras, y que la dimensión ambiental (el respeto profundo por el 

reservorio de agua, la conciencia de la Madre Tierra como ser vivo) permea de manera 

transversal todo el proceso educativo.  

El plan de educación propio debe reflejar esta interconexión intrínseca, 

asegurando que la educación no se fragmente en disciplinas aisladas y 

descontextualizadas, más bien que refleje la visión integral y relacional del mundo 

indígena. Para Hernández (2020) es preciso destacar la necesidad de una 

caracterización curricular que incorpore las particularidades del contexto local, lo que la 

articulación facilita plenamente. Esta articulación favorece una comprensión profunda y 

contextualizada del mundo. 

Un componente clave para optimizar esta articulación y asegurar la mejora 

continua es la sistematización de experiencias, una metodología crucial y reflexiva para 

la Institución Educativa Chenche Balsillas. Permite documentar, analizar críticamente y 

aprender valiosas lecciones de los procesos vividos en la implementación de la 

etnoeducación. A través de ella, se recogen de forma organizada los saberes y las 

lecciones aprendidas por los etnoeducadores, la comunidad en general y los propios 

estudiantes en la compleja construcción e implementación del plan de educación 

propio. Esta sistematización transforma la práctica pedagógica en conocimiento 

aplicable, permitiendo identificar con precisión aciertos, errores y desafíos emergentes, 

para así ajustar y mejorar continuamente las estrategias pedagógicas y los enfoques 

educativos.  

Por su parte, Freire (1970) enfatizó la reflexión crítica sobre la práctica como la 

base indispensable para la transformación educativa y social. Al documentar la 

articulación cultural, pedagógica y ambiental, se generan insumos valiosos para el 

fortalecimiento y la replicabilidad del proyecto educativo. La sistematización de 

experiencias consolida el conocimiento interno de la institución, y permite compartir los 

logros, los desafíos y las innovaciones del modelo educativo Coyaima con otras 



136 
 

comunidades y con la sociedad en general, promoviendo el intercambio de buenas 

prácticas en etnoeducación. 

Todos estos esfuerzos encuentran un respaldo crucial en el Decreto 1345 del 

2023, o cualquier normativa similar que el gobierno colombiano emita para la 

etnoeducación en el país, constituyendo un marco legal fundamental que valida, 

respalda y da legitimidad a los esfuerzos del pueblo Coyaima en la construcción y 

materialización de su plan de educación propio. Este tipo de decretos reconocen 

explícitamente la diversidad cultural de la nación y el derecho inalienable de los 

pueblos indígenas a una educación que respete, fortalezca y promueva activamente su 

identidad cultural única.  

Proporciona las directrices claras para la implementación de políticas 

etnoeducativas, define el rol y las responsabilidades de los etnoeducadores y establece 

los mecanismos para la gestión de recursos y la asignación presupuestaria. Aunque no 

se cuenta con el texto específico del Decreto 1345 del 2023 para citarlo textualmente, 

su existencia subraya el reconocimiento estatal a la etnoeducación como un pilar del 

sistema educativo nacional. En la Institución Educativa Chenche Balsillas, conocer, 

aplicar y defender este Decreto es vital para asegurar que la educación que se imparte 

este protegida legalmente, y para que la comunidad pueda exigir el cumplimiento 

efectivo de sus derechos educativos, fortaleciendo así el compromiso y la articulación 

en la construcción y salvaguarda de su valioso legado cultural para las futuras 

generaciones. 

Subcategoría: Interpretación de realidades culturales 

La interpretación de realidades culturales es una habilidad fundamental que la 

educación debe fomentar, permitiendo a los individuos comprender la complejidad de 

los entornos sociales en los que se desenvuelven. Implica ir más allá de la mera 

observación para analizar los significados, los valores y las dinámicas profundas que 

subyacen a las costumbres, creencias y comportamientos de una comunidad. Esta 

capacidad resulta vital para el diálogo intercultural, la resolución de conflictos y la 

construcción de una convivencia armónica en sociedades cada vez más diversas y 



137 
 

globalizadas. La resignificación pedagógica debe integrar herramientas que faciliten 

esta comprensión cultural tan necesaria. Por lo tanto, se plantea la siguiente pregunta: 

¿Cómo docente puede orientar a sus estudiantes hacia una mejor interpretación de las 

realidades culturales que identifican la región del Tolima? Donde, se logran ver las 

siguientes respuestas: 

CHENBALREC1:  

Sí, claro, eso es lo que hemos venido haciendo. Pensando en.…Tenemos 

nuestra misión en el proyecto, dice orientamos el conocimiento hacia la 

vida, la realidad y la esperanza de la comunidad para mejorar la calidad 

de vida. Esa es la misión de nuestra institución y a eso es que le estamos 

apuntando, uno a la identidad, igual en el sistema de evaluación tenemos 

un ítem que se llama: identidad y liderazgo; En ese ítem se trabaja el 

proyecto de vida, ¿qué es el proyecto de vida?, decirle al estudiante que 

no sólo porque es indígena puede estar aquí en la zona, sino dentro y 

fuera, pero con las capacidades y la formación de interpretar el 

mundo que lo rodea para defenderse y sobrevivir.  

CHENBALDOC1:  

Bueno, los chicos, esa interpretación de las realidades culturales que 

identifican la región del Tolima es dentro de ese que debemos 

nosotros hacerlo acá con ellos, y la parte intercultural. 

O sea, el intercambio que yo haga con ellos y con las demás 

instituciones, con los demás compañeros, que ellos también pregunten e 

investiguen, porque ellos también tienen que ayudarnos.  Con los 

profes, también vuelvo a repetir, ellos han hecho trabajo en la casa de 

comenzar a preguntarle a los sabedores, o sea, a sus abuelos cierto 

tema. Ejemplos, ¿cómo pensaban los abuelos anteriormente sobre el 

partero si no había el médico? ¿Qué papel tiene la partera o el 

partero? ¿Tiene que ser una partera? ¿No puede haber un 

partero? Entonces, el chamán, ¿qué hace el chamán en la 

comunidad? ¿Y por qué le llama chamán? ¿Qué es lo que él formula o 

qué es lo que da?  

CHENBALDOC2:  

Bueno, pues, uno no se las sabe, pero igual, uno está en la capacidad de 

leer, por ejemplo, yo no soy sincera, no soy nacida en Coyaima, yo llegué 



138 
 

por mi esposo, yo soy hija de un padre, pero considero que le he dado 

mucha importancia a la parte de mi educación. Una de mis fortalezas ha 

sido el poder articular las dos áreas, en la parte académica, ha sido una 

de mis fuerzas, pero para eso necesita uno también leer. Yo puedo llegar 

a este contexto no saber nada, pero si yo llego acá me tengo que apropiar 

de las costumbres, de todo lo que hay en mi contexto para 

poder. Entonces, si nosotros como maestros nos apropiamos queremos y 

hacemos parte, o sea, no es parte porque nací, sino porque vivo acá y yo 

ya soy parte de esta comunidad, me apropio de ello. ¿Y cómo lo hago? 

Leyendo, investigando, consultando, no limitando, es que yo no soy 

etnoeducadora o yo no soy de este municipio, entonces yo no me voy a 

apropiar de eso, no, porque es por algo vivo acá, por algo me tengo que 

sentir Coyaimuna.  y como Coyaimuna. 

CHENBALDOC3:  

Pues, en eso creo que lo estamos haciendo a diario. Estamos motivando 

a los estudiantes a que conozcan mejor la realidad, a que el hecho de que 

estemos en una comunidad indígena no tenemos que dejar de ver y 

conocer la realidad del exterior. Porque en el momento que ellos salgan 

como bachilleres, acá tienen que enfrentarse a un mundo diferente de la 

realidad. Entonces, siempre el docente tiene que estar orientando a 

estudiantes como a una realidad cultural, tanto del entorno como del 

exterior. 

CHENBALDOC4:  

Pues aquí siempre el propósito es que ellos interpreten esa realidad, 

¿cierto? La hagan suya, la hagan propia, y pues yo digo que de 100 por lo 

menos el 90%, el 10% la tomarán, pero nosotros estamos en esa tarea de 

seguir convenciendo, diría yo, porque no es difícil, pero sí tiene su grado 

de dificultad, y a veces se da cuenta también uno con familias que, porque 

hay familias que sí son también comprometidas con esa parte, pero hay 

otras que como que son esquivas. Aquí en la parte, sí, se ha tratado con 

la escuela de padres, porque ellos en algunos momentos ver a su hijo 

practicando ciertas cosas, dicen que es que estamos perdiendo tiempo, 

porque ellos siempre son con la idea de que la matemática. 

CHENBALDOC5:  

Sí, y miren que no necesariamente como docentes, sino que ellos mismos 

ya traen unos conocimientos previos y antes conocen mucho más que 



139 
 

nosotros las culturas. Porque, por ejemplo, en la práctica de la pesca ellos 

conocen muchos más seres de piscicultura más que nosotros. Nos 

enseñan antes a conocer de la hierba, las plantas medicinales, todo eso 

ellos lo hablan. Eso lo aprenden empíricamente en la casa, pero es muy 

bueno. “Y digamos el hecho de que de pronto eso se esté perdiendo en 

las nuevas generaciones, ¿de pronto por qué será profesora?‖. De pronto 

porque en el caso de la institución hay muchas familias difusas. Los niños 

viven con las mamás y en época de vacaciones se los llevan. Ya la mamá 

viene con otras costumbres, entonces el papá también. Y ahí ya ese 

intercambio hace que se vaya perdiendo mucho. 

Para lograr una adecuada interpretación de realidades culturales, la pedagogía 

debe adoptar enfoques que valoren el conocimiento situado y la reflexión crítica sobre 

el contexto. Al respecto, Escudero (2004) plantea que para comprender las realidades 

locales es fundamental emplear métodos cualitativos y mantener un contacto directo 

con las personas y el entorno. Defiende que el análisis debe ser continuo y adaptado a 

las características específicas de cada contexto, considerando factores como las 

diferencias sociales, de género y las particularidades urbanas o rurales. Además, 

subraya que la investigación local, aunque se realice con recursos limitados, puede ser 

más útil y ajustada que estudios externos generalistas, ya que permite identificar de 

manera precisa las necesidades, carencias y demandas de la comunidad.  

Para fomentar el hábito de leer e investigar, así como motivar profundamente a 

los jóvenes por sus realidades culturales propias, partiendo siempre de los 

conocimientos previos que los niños y jóvenes ya poseen. Generar constructos sólidos 

sobre estos pilares permite a los docentes diseñar estrategias pedagógicas que 

resuenen de manera auténtica con la identidad y las aspiraciones colectivas de la 

comunidad. Freire (1970) enseñó que la educación es un acto de amor y valor, que 

debe partir de la realidad vivida por el educando para transformarla de forma 

liberadora. Para el pueblo Coyaima, esto significa que la escuela puede ser el espacio 

vital donde los sueños individuales se entrelazan armoniosamente con el sueño 

colectivo de pervivencia, florecimiento y autodeterminación cultural. 

Con respecto a esa mirada. es conveniente tener en cuenta un conjunto de 

acciones centradas en lo que es la interpretación de realidades culturales enmarcadas 



140 
 

en los siguientes aspectos; tal cual se definen acciones en motivar las realidades 

culturales; es así que se constituyen las bases de lo aprendizas que se vierten en lo 

siguientes: 

Figura 11. Códigos emergentes de la Subcategoría Interpretación de realidades 
culturales 

 

Nota: Elaboración Propia 

El eje central de esta visión educativa es el proyecto de vida para los estudiantes 

de la Institución Educativa Chenche Balsillas. Este no se concibe como una 

construcción individualista aislada, sino como un camino forjado en la profunda 

identidad colectiva del pueblo Coyaima y su visión compartida de futuro. Implica que 

cada joven desarrolle sus aspiraciones personales y profesionales en armonía con los 

valores comunitarios ancestrales, el respeto incondicional por el territorio y la 

revitalización constante de su cultura. Los etnoeducadores tienen la compleja y 

trascendental tarea de guiar este proceso, conectando los sueños individuales con el 

plan de educación comunitario y el bienestar colectivo. Hernández (2020), en su 

caracterización curricular en Coyaima, resalta la importancia de una educación que se 

adapte de manera flexible a las particularidades culturales y necesidades específicas 

de la comunidad. Fomentar un proyecto de vida arraigado en la cosmovisión Coyaima 

significa empoderar a los estudiantes para que sean líderes proactivos en la defensa de 

su legado. 



141 
 

Este proyecto de vida colectivo se fortalece a través de la interculturalidad, un 

principio pedagógico fundamental y un objetivo central para la Institución Educativa 

Chenche Balsillas. Este enfoque busca generar un diálogo equitativo, respetuoso y 

constructivo entre la cultura Coyaima y otras culturas, incluyendo la sociedad 

mayoritaria. No se trata de una mera coexistencia de diferencias, sino de una 

interacción transformadora donde los saberes de cada parte se valoran 

recíprocamente, se enriquecen mutuamente y se reconocen como formas legítimas de 

conocimiento. Este enfoque es crucial para evitar la dolorosa pérdida del valor cultural y 

fomentar una conciencia social que reconozca la diversidad como una fortaleza 

intrínseca.  

La dialógica, según Freire (1970), es la herramienta clave para esta 

interculturalidad, permitiendo el intercambio genuino de saberes sin imposiciones o 

jerarquías. También, se ha analizado la compleja relación entre identidad étnica y 

cambio cultural en Colombia, subrayando la necesidad imperativa de un diálogo 

equitativo. La escuela, al promover la interculturalidad, forma estudiantes Coyaima 

capaces de navegar con confianza en diferentes contextos culturales, de defender con 

orgullo su propia identidad y de construir puentes sólidos de entendimiento y respeto. 

Para consolidar tanto el proyecto de vida como la interculturalidad, es esencial 

leer e investigar, fomentando este hábito en la Institución Educativa Chenche Balsillas 

como una estrategia vital y estratégica para el desarrollo integral de los estudiantes 

Coyaima. Esta práctica los conecta de forma crítica con el conocimiento universal y las 

corrientes globales del saber y les permite profundizar de manera autónoma en su 

propia realidad cultural y ancestral, descubriendo las riquezas de su herencia. La 

investigación puede dirigirse, por ejemplo, al rescate sistemático de la tradición oral 

Coyaima, a la documentación y análisis de la medicina natural ancestral, o al estudio 

profundo de sus mitos y leyendas, complementando y enriqueciendo la sabiduría viva 

de los "libros vivientes" (los mayores de la comunidad). El uso crítico y estratégico de 

las nuevas tecnologías puede potenciar exponencialmente esta investigación, 

facilitando el acceso a información y la difusión de hallazgos. La sistematización de 

experiencias es una forma de investigación-acción que permite generar conocimiento 



142 
 

valioso en cuanto a la práctica pedagógica y comunitaria. Al leer e investigar, los 

estudiantes se convierten en constructores activos de su propio saber. 

Complementando la lectura y la investigación, resulta imperativo motivar por las 

realidades culturales del pueblo Coyaima, un objetivo central y una prioridad 

pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas. Esto implica ir más allá de la 

simple enseñanza de datos históricos o enumeración de costumbres; busca generar 

una conexión emocional profunda y un amor intrínseco por la propia cultura, su lengua, 

sus tradiciones, sus formas de organización social y política, y su historia milenaria. Los 

etnoeducadores tienen un papel esencial en este proceso de sensibilización, al diseñar 

experiencias de aprendizaje que permitan a los estudiantes vivenciar, experimentar y 

valorar de forma activa su patrimonio cultural.  

La participación en encuentros culturales, la recreación de ceremonias, el 

aprendizaje de la lengua Pijao y el estudio del folclor literario Coyaima son estrategias 

clave para encender esta motivación. Esta motivación profunda es crucial para 

contrarrestar la pérdida del valor cultural que a veces se observa y para asegurar la 

efectiva recuperación de la etnia Coyaima. Al motivar por las realidades culturales, la 

escuela no solo transmite conocimiento, también transmite un sentido inquebrantable 

de orgullo y pertenencia. 

El punto de partida para encender esta motivación y para todo el proceso 

educativo son los conocimientos previos de los estudiantes Coyaima. El 

reconocimiento, la validación y la valoración de estos saberes es un principio 

pedagógico fundamental e ineludible para la Institución Educativa Chenche Balsillas. 

Cada niño y joven llega al aula con un bagaje de experiencias, saberes, intuiciones y 

una cosmovisión forjada en su hogar, en su comunidad y en su interacción con el 

entorno natural, que debe ser el punto de partida y el ancla para el aprendizaje 

significativo. Estos conocimientos previos abarcan un amplio espectro, sobre la oralidad 

y los mitos y leyendas Coyaima, hasta la comprensión práctica del trabajo familiar, la 

medicina natural o el manejo ancestral del reservorio de agua. Ignorar o desvalorizar 

estos saberes llevaría a una educación descontextualizada, alienante e ineficaz. Paulo 



143 
 

Freire (1970) siempre abogó por una pedagogía que partiera de la realidad concreta del 

educando, reconociendo su saber cómo un capital cultural valioso. Al activar y conectar 

estos conocimientos previos con los nuevos contenidos académicos, los 

etnoeducadores facilitan un aprendizaje más profundo, más relevante y más 

significativo. 

En síntesis, la educación Coyaima como camino para el florecimiento integral 

integra armónicamente el proyecto de vida individual y colectivo, el fomento constante 

de la interculturalidad, el impulso decidido a la lectura y la investigación, la motivación 

profunda por las realidades culturales propias y la valoración irrestricta de los 

conocimientos previos. Esta aproximación holística y sistémica permite que la 

educación Coyaima forme seres humanos íntegros, conscientes de su identidad, 

capaces de dialogar críticamente con otros saberes y comprometidos activamente con 

el futuro sostenible de su comunidad.  

El legado del pueblo Coyaima se fortalece y se revitaliza a través de este 

proceso educativo transformador, que convierte a los estudiantes en agentes activos y 

protagonistas de su propia historia. Al empoderar a las nuevas generaciones con una 

educación pertinente, arraigada y de calidad, la escuela se convierte en un faro de 

esperanza, resiliencia y creatividad, asegurando la vitalidad, la autonomía y el 

florecimiento continuo de la cultura Coyaima en el tiempo y frente a los desafíos del 

mundo moderno. 

Subcategoría: Satisfacer necesidades sociales 

La educación tiene una responsabilidad intrínseca de satisfacer necesidades 

sociales, actuando como un motor para el desarrollo humano y la transformación de las 

comunidades. Esto implica que sus objetivos y prácticas deben estar estrechamente 

alineados con los desafíos y las aspiraciones de la sociedad, abordando temas 

cruciales como la equidad, la sostenibilidad, la inclusión y la justicia. Una pedagogía 

que no responda a estas necesidades corre el riesgo de volverse irrelevante, mientras 

que una que lo haga de manera efectiva se convierte en una fuerza poderosa para 

construir un futuro más próspero y justo para todos. Es así, que se presenta la 



144 
 

siguiente interrogante: ¿Considera que la labor pedagógica requiere de una 

resignificación que permita en cuanto a la formación educativa de los estudiantes 

satisfacer las necesidades sociales y culturales? De hecho, emergen las siguientes 

respuestas: 

CHENBALREC1:  

Precisamente que sí, claro y sobre todo la demanda no sólo en la parte 

educativa, sino la demanda social. A los pueblos indígenas les hace falta 

mucho ese cierre de la brecha de desigualdad que hay. Los pueblos 

indígenas han estado, a pesar de estar reclamando sus derechos, les han 

dado paliativos que no concluyen en una verdadera forma de solucionar 

los problemas. En el año 2023, yo hice una ponencia en el Senado de 6 

Minutos que me dieron la oportunidad. Y allá yo que decía, la educación 

en el municipio de Coyaima está olvidada hace 40 años, 50 años. 

Tenemos sedes educativas obsoletas, paredes de barro, sillas de hace 40 

años y todavía estamos sentando los estudiantes y vayan a la sede de 

Media Luna, allá ahí porque les lleve unas sillas en estos días, sillas 

buenas, tipo de última tecnología. 

CHENBALDOC1:  

Si claro, Pero sí, esa resignificación debe ser también entre todos. O 

sea, que se vea también al docente etnoeducador, al estudiante en la 

población étnica que tiene unos derechos que se le deben de 

respetar, que se deben de conservar, ¿sí? Que se respete también. Que 

también se estimule porque sí, eso también hace falta a nivel 

nacional, que ellos los chicos que salgan de ONCE, las comunidades 

indígenas, que les brinden ese espacio para que también puedan 

ingresar a la universidad, puedan seguir estudiando y pues 

también ayudan a mejorar la calidad de vida de sus familias. Y a 

nosotros, pues, que sigamos nosotros, nos 

dejen seguir desarrollando nuestros trabajos, nuestros 

procesos pedagógicos y con las garantías laborales porque es que eso es 

lo que pide uno como consejero. Que, de igual forma, si estamos 

nombrados todos siempre nos conserven esta parte de recalificar este 

conocimiento. Y en la formación integral que se tenga dentro del 

PEC, porque el PEC debe estar integral y por eso se llama la parte 

educativo-cultural y la integridad de todos los aspectos de 



145 
 

ello, social, político, económico y culturalmente basado sobre 

el proceso que se lleva en la formación de la educación.  

CHENBALDOC2:  

Sí, considero que sí es muy importante hacerlo, que bueno... Hay que 

cambiar algo. Sí, claro, necesitamos hacer cambios importantes. Uno, 

como vuelvo, y de pronto soy insistente, es cambiar el pensamiento de los 

niños y de los jóvenes, hacer que ellos se apropien también de sus 

costumbres, de sus raíces, de su lengua. 

Es difícil, como decían antes, que no les dé pena reconocer que 

pertenecen a una comunidad indígena, que son de una población 

indígena, que no nos dé pena. Entonces, empezar por la identidad, que 

tenemos que rescatar esa identidad como indígena, que pertenecemos a 

ese resguardo, a ese cabildo. Y, de ahí, desarrollar todas las actividades y 

apropiarme de todos los usos, costumbres, cosmovisión y todo lo que 

tiene nuestra comunidad. 

CHENBALDOC3:  

Requerir una resignificación, más que en los estudiantes, de pronto en los 

padres de familia, porque hay unos padres de familia que son muy 

conformistas y se quedan con lo que tienen y quieren que sus hijos 

continúen en las mismas. La resignificación se debe hacer. Y no es que, 

en la formación, como le decía anteriormente, siempre se tiene que 

resignificar, siempre se tiene que actualizar para que el estudiante esté 

actualizado. Usted sabe que estamos en un mundo cada vez más 

globalizado, más avanzado, cada día las tendencias tecnológicas nos 

llevan a tener nuevos conocimientos, a tener nuevas ideas, y entonces los 

estudiantes deben de estar cada día fomentando en  lo tecnológico, pero 

sin dejar perder las raíces de dónde venimos.  

CHENBALDOC4: 

―¿Es decir que esta práctica pedagógica se oriente más hacia las 

necesidades que ellos tienen en especialidades culturales, que de pronto 

haya que dar una resignificación a esas prácticas pedagógicas?‖ 

Bueno, hay un grupo de docentes que están trabajando duramente en esa 

investigación, en esa parte de todo lo que tiene que ver con educación 

propia, ¿cierto? Sí, pero hay un grupito que está a nivel de Tolima, porque 



146 
 

a nivel de Tolima, y lo conforma muchos docentes de Natagaima, 

Coyaima, y algunos de Ortega, pero sobre todo Coyaima y Natagaima.  

Pero están, digo uno, están dedicados a eso y todo, y están con 

reuniones, acuerdos con la parte del gobernador, del secretario de 

educación, y ya se han llegado a logros, y nos han comentado que a las 

instituciones va a llegar el documento, y que cuando llegue y todo, ya 

tenemos que adecuarlo al plan de área, al currículo en la institución, 

¿cierto? Entonces estamos ahí en esa espera, en esa tarea para poder... 

Eso le serviría para reintegrar sus prácticas. Ahí podríamos mirar cómo, 

qué es el documento e integrarlo al currículo que ya hay, y si ya tiene, sí, 

lo que falte, sí. Y si no, no falta nada, porque de todas maneras aquí, 

pues, entonces seguiríamos. ―¿Es decir que, esa orientación viene de la 

gobernación del Tolima?‖. Pues bueno, más que todo de la gobernación, 

que según el documento está por llegar, está por... para que sea 

implementado, dice, implementado en todas las instituciones de Coyaima, 

Natagaima, porque ya es lo que tiene todo lo referente a la educación 

propia.  

CHENBALDOC5:  

Sí, por eso la implementación del sistema indígena de educación 

propia. Necesitamos esa... Tenemos esa necesidad de que nos actualicen 

en esa parte para que la cultura pueda pervivir. Porque de otra manera, si 

no se afana, el mundo va corriendo y el estudiante va saliendo y vamos 

quedando nosotros ya.  

―Profe, pues una pregunta que sale un poco del contexto que me la había 

hecho caer en cuenta un docente y era de pronto, ¿por qué sucede en 

algunas ocasiones que hay muchachos que salen de aquí a otros 

contextos y después les da pena decir que son de aquí de Coyaima o que 

fueron creados acá?‖.  

La resignificación pedagógica debe estar fuertemente orientada a satisfacer 

necesidades sociales de manera activa y contextualizada. Allí, Escudero (2004) señala 

que la resignificación pedagógica consiste en que los líderes escolares y docentes 

revisen y adapten el currículo y las prácticas educativas para que respondan mejor a 

las realidades y necesidades del contexto social. Este proceso requiere un liderazgo 

que fomente la reflexión conjunta y la innovación, buscando que la educación sea más 

flexible, pertinente e inclusiva, y que contribuya a mejorar el aprendizaje y el bienestar 



147 
 

de los estudiantes. Además, destaca la importancia de generar confianza y 

compromiso en la comunidad educativa para logra. Esto significa que la educación no 

se limita a preparar a los estudiantes para el mercado laboral; su alcance va más allá, 

empoderándolos para que sean verdaderos agentes de cambio en sus propios 

entornos. Al conectar el aprendizaje con las realidades sociales, la escuela se convierte 

en un espacio para la innovación y la intervención, formando ciudadanos 

comprometidos con el bienestar colectivo y capaces de contribuir a la solución de 

problemas complejos en su comunidad. 

Es importante abordar la brecha de desigualdad que afecta a las comunidades 

indígenas, buscando mejorar la calidad de vida a través de una educación que permita 

rescatar esa identidad propia en un mundo globalizado. En este contexto, el Proyecto 

Educativo Comunitario (PEC) se configura como la herramienta central para la 

construcción de un sistema indígena de educación. En tal sentido, García (2004) invita 

a pensar la cultura como un espacio de gestión y transformación, donde la educación 

desempeña un rol liberador; lo cual significa para el pueblo Coyaima que la escuela 

puede ser el motor que impulse la autonomía cultural, la equidad social y la pervivencia 

de su legado en un entorno de cambio constante y, a menudo, desafiante. 

Enfrentar la brecha de desigualdad es el primer y más apremiante desafío para 

la educación en Coyaima. Esta desigualdad que afecta a los pueblos indígenas se 

manifiesta en el acceso limitado a servicios básicos esenciales, oportunidades 

económicas justas y, crucialmente, a una educación pertinente y de calidad. Esta 

disparidad no es un fenómeno reciente; es el resultado de procesos históricos y 

estructurales que han marginado sistemáticamente sus conocimientos, sus territorios y 

sus formas de vida. La Institución Educativa Chenche Balsillas tiene la misión ineludible 

de ser un agente transformador que contribuya activamente a cerrar esta brecha, 

ofreciendo una educación que valide y fortalezca la cultura propia y dote a los 

estudiantes de herramientas para la autogestión y el desarrollo. Por ello, al analizar las 

profundas transformaciones culturales y económicas de Coyaima por proyectos de 

desarrollo exógenos, evidencia las persistentes disparidades existentes y la 

vulnerabilidad a la que se enfrentan. 



148 
 

Figura 12. Códigos emergentes de la subcategoría Satisfacer necesidades sociales 

 

Nota: Elaboración Propia. 

Al abordar la brecha de desigualdad en el aula, la escuela empodera a los 

estudiantes para que sean agentes de cambio social, luchando por la justicia y el 

reconocimiento pleno de sus derechos. La superación de esta desigualdad se orienta 

directamente a mejorar la calidad de vida del pueblo Coyaima, el propósito último y 

más ambicioso de la resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas. Esta mejora trasciende los meros indicadores económicos; abarca el 

bienestar integral que incluye la salud plena (a través de la medicina natural y el 

conocimiento de su cuerpo), el arraigo cultural profundo (manifestado en la vitalidad de 

su lengua, la oralidad y la vestimenta), la convivencia armónica dentro y fuera de la 

comunidad, y el respeto incondicional por el territorio (incluyendo el manejo del 

reservorio de agua).  

Una educación que responda a este objetivo debe ser intrínsecamente relevante 

para las realidades comunitarias, preparando a los estudiantes para los desafíos y las 

oportunidades de un mundo globalizado sin que ello implique la pérdida de su esencia 

cultural. El compromiso inquebrantable de los etnoeducadores y de toda la comunidad 

es fundamental para alcanzar este fin. La sistematización de experiencias se convierte 

en una herramienta invaluable para identificar y replicar las prácticas educativas que 

efectivamente contribuyen a este bienestar integral. 



149 
 

Para que la calidad de vida se eleve, resulta fundamental rescatar esa identidad 

propia, una tarea imperativa y constante para el pueblo Coyaima en un contexto donde 

las presiones externas, como la confrontación entre tecnología y saberes ancestrales, 

pueden llevar a la dolorosa pérdida del valor cultural. La identidad no es estática; se 

construye, se deconstruye y se reafirma constantemente a través de la vitalidad de la 

lengua, la narración de los mitos y leyendas, la práctica de las tradiciones, el uso de la 

vestimenta indígena y el mantenimiento de las formas de organización propias. La 

recuperación de la etnia Coyaima es un proceso activo y consciente de autoafirmación 

cultural. Además, se ha destacado cómo la resistencia cultural se cimenta 

precisamente en la reafirmación de la identidad colectiva frente a los intentos de 

homogeneización. La Institución Educativa Chenche Balsillas juega un papel central en 

este rescate, al validar los conocimientos previos de los estudiantes, motivar por las 

realidades culturales propias a través de experiencias significativas y promover el uso y 

la revitalización de la lengua Pijao (Perdomo, 2019). Al rescatar esa identidad, la 

escuela empodera a los jóvenes Coyaima. 

Este proceso de rescate identitario ocurre en un mundo globalizado, el cual 

presenta tanto desafíos significativos como oportunidades emergentes para el pueblo 

Coyaima y su incipiente sistema indígena de educación. Si bien la globalización puede 

generar presiones homogeneizadoras que diluyen las particularidades culturales y 

contribuyen a la pérdida del valor cultural, también ofrece herramientas y plataformas 

para la difusión y el reconocimiento de saberes ancestrales, así como para el 

establecimiento de diálogos interculturales constructivos a escala global. Las nuevas 

tecnologías, si se utilizan de forma crítica y contextualizada, pueden ser aliadas 

poderosas en la sistematización de experiencias locales, el rescate y la difusión de la 

tradición oral Coyaima.  

La interculturalidad se convierte en una estrategia vital para que la comunidad 

Coyaima interactúe con otras realidades diversas sin renunciar a su esencia ni a su 

autonomía. Otro aspecto de interés, es que se ha analizado la compleja dinámica de 

los pueblos indígenas en un contexto de cambio cultural acelerado. La Institución 

Educativa Chenche Balsillas, al preparar a sus estudiantes para este mundo 



150 
 

globalizado, además de dotarlos de conocimientos académicos, también sirve de 

herramienta para ser ciudadanos críticos, capaces de defender su cultura. 

La herramienta central que articula estas estrategias es el Proyecto Educativo 

Comunitario (PEC), el corazón palpitante del sistema indígena de educación del pueblo 

Coyaima y la herramienta clave para la resignificación pedagógica en la Institución 

Educativa Chenche Balsillas. Este instrumento de planificación y gestión educativa es 

un reflejo vivo de la autonomía y el compromiso profundo de la comunidad para 

construir una educación culturalmente pertinente y liberadora. El PEC integra de forma 

holística los saberes ancestrales, las formas de organización social y política propias 

(como el Cabildo indígena), la relación sagrada con el territorio y la vitalidad de la 

lengua materna, articulando de manera indisoluble lo cultural, lo pedagógico y lo 

ambiental.  

Así, Hernández (2020), en su caracterización curricular, resalta la necesidad de 

un proyecto educativo que nazca y evolucione directamente del contexto local y de las 

aspiraciones comunitarias. El PEC permite que el plan de educación se adapte 

continuamente a las necesidades cambiantes y a las aspiraciones del pueblo Coyaima, 

asegurando que cada aspecto del aprendizaje contribuya directamente a mejorar la 

calidad de vida y a rescatar esa identidad única. 

En última instancia, todo esto se consolida en el sistema indígena de educación 

del pueblo Coyaima, con la Institución Educativa Chenche Balsillas como un actor 

central y dinamizador. Este sistema, fundamentado sólidamente en el Proyecto 

Educativo Comunitario (PEC), se diferencia de los modelos educativos hegemónicos al 

centrarse explícitamente en la valorización y revitalización de la cultura propia, la 

lengua ancestral y los saberes tradicionales como pilares fundamentales del 

aprendizaje y del desarrollo integral.  

El sistema indígena de educación busca formar individuos íntegros, arraigados 

en su identidad, con una fuerte conciencia ambiental y capaces de afrontar los retos 

complejos que impone la brecha de desigualdad en el mundo globalizado. El Decreto 

1345 del 2023 (o cualquier normativa similar que lo reemplace o complemente) ofrece 



151 
 

el respaldo legal necesario para su funcionamiento y desarrollo. Al fortalecer este 

sistema de educación propia, la comunidad Coyaima asegura que el legado de sus 

ancestros se transmita de forma viva y se renueve en cada generación, empoderando a 

sus jóvenes para que sean los custodios, promotores y líderes visionarios en la 

construcción de un futuro propio, equitativo y culturalmente vibrante. 

Contratación teórica con los objetivos establecidos 

 En la información recolectada se logra evidenciar un cumulo de conocimientos 

que envuelven lo concerniente a cada uno de los objetivos previstos, es así que se deja 

evidenciar que en el objetivo específico número que dice: Reconocer en la perspectiva 

pedagógica de los docentes los saberes asociados a la cultura indígena Coyaima. Se 

logro evidenciar un conjunto de conocimientos centrados en la acción pedagógica que 

van en función de lo que manejan los docentes con respecto a los conocimientos 

ancestrales que permiten canalizar los elementos pertinentes para garantizar un 

aprendizaje de múltiples características ancestrales.  

Con ello, es conveniente tener en cuenta que la cultura indígena Coyaima tiene en 

su haber un conjunto de elementos teóricos y prácticos que se logran ver en la acción 

educativa; razón que conlleva a definir un conjunto de elementos que son base 

esencial para reconocer el valor de la cultura indígena en la sociedad actual; es así que 

se debe tener presente que se logra el objetivo específico número dos que dice: 

Interpretar  en la labor pedagógica de los docentes los saberes identitarios presentes 

en la formación integral de los estudiantes. Allí se logra alcanzar un conjunto de 

elementos que se desprenden de la labor pedagógica, es así que se constituyen las 

bases teóricas de la presente investigación. 

Los saberes identitarios se convierten en un punto a saber de marcada 

importancia que responden a lo que es el proceso de formación de los estudiantes; es 

así que se logra constituir las bases de los constructos teóricos que responden al 

cumplimiento del objetivo específico número tres que dice: Develar en el discernimiento 

de los docentes la importancia de promover en sus estudiantes los saberes culturales 

de la comunidad indígena Coyaima. Es significativo señalar que en esa mirada se logra 



152 
 

concretar saberes culturales que apuestan a una formación acorde con la cultura 

Coyaima; lo cual responde a conocer los saberes culturales que se presentan en la 

información recolectada. 

Seguidamente se presenta el objetivo específico número cuatro que dice: Definir 

los componentes que desprenden de los saberes, experiencias y características 

identitarias de los docentes que puedan orientar los constructos teóricos sobre el 

patrimonio cultural indígena Coyaima a la luz de la resignificación pedagógica en la 

Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima. Aspectos que se 

logran concretar en función de llegar a alcanzar el objetivo general de acuerdo a lo 

encontrado es así que se alcanza un cumulo de conocimientos centrados en la realidad 

que se presenta en la institución educativa. 

Los objetivos antes descritos dejan ver el cumplimiento del objetivo general que 

dice: Generar constructos teóricos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima sobre 

los saberes, experiencias y características identitarias del docente relacionado a la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento 

del Tolima. Sobre esa mirada es pertinente señalar que se logró alcanzar un conjunto 

de conocimientos que responden en lo que es los constructos teóricos sobre el 

patrimonio cultural indígena; razón que permite canalizar acciones en función a lo que 

establece la parte pedagógica. 

Al asumir una postura particular como investigador en virtud de la importancia de 

la temática abordada dentro del proceso investigativo, conlleva a manera de resumen a 

destacar esta significativa sección, la cual compila diversa información aportada por 

cada uno de los docentes informantes seleccionados que se convirtió en la detección 

de características relevantes que una vez analizadas e interpretadas permitieron el 

paso a nuevos hallazgos frente a la trascendencia sobre el patrimonio cultural indígena 

Coyaima en cuanto a los saberes, experiencias y características identitarias del 

docente sobre la resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche 

Balsillas Departamento del Tolima.  

Dicha mirada histórica cultural a la cual conllevó la tesis doctoral en cada uno de 

sus apartados, donde se vincularon componentes ontológicos que definieron la 



153 
 

situación problematizadora bajo la visión respecto a la situación de exclusión de 

aborigen tomando en cuenta la cultura occidental que permitió entender que a pesar 

del amplio marco legal con figura internacional que envuelve a los países de la región, 

dentro de los cuales se encuentra Colombia, territorio donde se ubica la comunidad 

aborigen de los Coyaima, específicamente en la región del Tolima, un pueblo indígena 

que al igual de las demás comunidades étnicas hacen parte de la fisura histórica 

cultural y social que los ubica en un espacio de emergencia sobre la realidad de los 

pueblos indígenas frente al avance desenfrenado de la postmodernidad. 

Además del monismo jurídico legal que envuelve la figura internacional y 

nacional en materia de derechos humanos y culturales de los indígenas, una amplia 

norma que establece elementos como igualdad, equidad, justicia social entre los 

pueblos aborígenes que al compararlo con la realidad que viven actualmente los 

Coyaima; queda clara la descontextualización entre el deber ser y el ser que representa 

cada situación de vulnerabilidad por la cual transitan estos indígenas que se han visto 

desplazados y  excluidos por una sociedad colombiana que en medio de su afán por 

avanzar al ritmo de las transformaciones globales, se concentra solo en el futuro 

olvidando el valor histórico cultural de su pasado. 

Asimismo emergieron nuevos componentes epistemológicos en apoyo a la base 

teórica asumida la cual circundó alrededor del patrimonio cultural, saberes y 

experiencias, comunidad Coyaima, características identitarias, resignificación 

pedagógica ante la importancia del papel del docente como mediador de los 

aprendizajes en estudiantes dentro de los cuales se encuentra una población 

significativa que proviene de las etnias de los Pijaos de donde provienen los Coyaima; 

y es precisamente el escenario sobre lo cual surgió la inquietud por desarrollar el 

presente proceso investigativo. 

En el mismo orden de ideas se asocian las características metodológicas que 

permitió al investigador dentro de la naturaleza de la investigación lograr una pertinente 

asociación entre el enfoque cualitativo, método etnográfico y paradigma interpretativo, 

que permitió al investigador conjuntamente con la técnica de la entrevista abordar un 

conjunto de docentes conocedores de la problemática  donde se logró una nueva 



154 
 

perspectiva a la hora de  procurar comprender e interpretar la realidad social en la 

perspectiva de los actores involucrados, donde se describieron , analizaron e 

interpretaron ideas, creencias, significados, conocimientos y prácticas de grupos, 

culturas y comunidades como el caso de los Coyaima. 

Tomando en cuenta el amplio valor del patrimonio cultural en Colombia, el cual 

se ha visto impactado por la nueva estructura social postmoderna caracterizada por 

subsistemas socioeconómico, educativo, político y propiamente cultural. Frente a un 

relicto que permite develar el deterioro del valor histórico cultural en comparación con 

ese mismo valor del pasado. En la actualidad y así se pudo corroborar la percepción de 

los propios informantes, el desapego principalmente de los estudiantes con su 

identidad aborigen ante el fenómeno de la transculturación  que se suma al 

impedimento para la inclusión del indígena  a la situación histórica del momento.  

Destacando que dentro de la sociedad colombiana siempre ha persistido la 

condición de actores poco significativos de la construcción histórica, política, 

económica en favor de las comunidades indígenas. Resaltando que las comunidades 

indígenas como la representada por los Coyaima representan una condición minoritaria 

sobre el punto de vista demográfico, son relictos que están quedando de lo que fueron 

las primigenias poblaciones que habitaron estos territorios, hoy están estas poblaciones 

bajo una pérdida progresiva de su patrimonio día altamente contaminadas por la cultura 

occidental con efectos poco favorecedores en su patrimonio cultural. 

De allí la importancia de lograr difundir y reseñar en lo histórico cultural ene le 

país los resultados de la investigación que permitieron de forma general ahondar en las 

distintas realidades socioeducativas en cuanto a la labor práctica de los docentes sobre 

la trascendencia del contexto indígena Coyaima, donde se reseñaron situaciones 

excluyentes de los aborígenes que permitió la interpretación de los hallazgos 

reflexionar sobre la necesidad de la valorización de las comunidades indígena en la 

formación educativa de los jóvenes estudiantes, una manera de reconocer una amplia 

lucha de estas comunidades con la cultura occidental, que permite reconocer que a 

pesar de las desigualdades y las políticas excluyentes estos aborígenes han procurado 



155 
 

transmitir ese bagaje cultural de generación tras generación como vía importante para 

preservar en este caso su cultura indígena. 

Dentro de esta configuración de la realidad sociocultural, debe servir la 

investigación en su construcción teórica que parte de los resultados hallados para el 

despertar de la conciencia de los docentes quienes en su mediación formativa tienen la 

enorme responsabilidad de impulsar el rescate de los valores culturales que representa 

un factor fundamental en relación a la realidad actual de la comunidad indígena 

Coyaima.  Como parte de esta amplia visión que conlleva a una condición bastante 

significativa pues la esencia cultural con el apoyo de la educación y la labor pedagógica  

representan el centro de la investigación. 

Es así como la tesis doctoral en toda su estructura, permitió la orientación de 

nuevos elementos teóricos que se traducen en una relevante  contribución al 

conocimiento científico enmarcado en lo socioeducativo y cultural bajo un contexto 

especifico representado por los Coyaima. De cualquier manera se transforma la tesis 

doctoral en una importante contribución al patrimonio cultural de una comunidad que 

trata de mantener sus saberes, sus experiencias, sus características identitarias que 

demanda al mismo tiempo de la resignificación pedagógica que permita avanzar hacia 

la conexión ideal de la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del 

Tolima, con los líderes comunitarios, el cabildo indígena y los miembro más longevos 

en aras de promover la preservación del patrimonio cultural en la formación educativa 

de los jóvenes que se ven influenciados por interculturalidad postmoderna.  

  

 

 

 

 

 

 



156 
 

CAPITULO V 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 

EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICA  

Constructos Teóricos 

Introducción 

La diversidad cultural y étnica de Colombia representa una de sus mayores 

riquezas, un crisol de cosmovisiones y saberes que han forjado el tejido social y cultural 

del país. Dentro de este vasto mosaico, los pueblos indígenas, con sus profundas 

tradiciones y conocimientos ancestrales, son pilares fundamentales para entender la 

complejidad y la resiliencia de la nación. Sin embargo, a lo largo de la historia, sus 

sistemas de conocimiento han sido frecuentemente marginados o invisibilizados por 

modelos educativos hegemónicos; por lo tanto, el desafío contemporáneo radica en la 

construcción de una educación que además de reconocer esta pluralidad, también la 

integre activamente, transformando la práctica pedagógica para hacerla 

verdaderamente pertinente a las realidades locales y culturales de cada comunidad, 

generando un diálogo enriquecedor de saberes. 

En este contexto, el patrimonio cultural indígena Coyaima, asentado en el 

Tolima, emerge como un caso de estudio crucial para comprender la imperante 

necesidad de una resignificación pedagógica. El pueblo Coyaima, con su identidad 

forjada en la interacción con el territorio y la pervivencia de sus saberes cotidianos y su 

tradición oral, ofrece una perspectiva invaluable sobre cómo el conocimiento se 

construye y se transmite de manera contextualizada y significativa. Esta investigación 

se basó en generar constructos teóricos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima 

en los saberes, experiencias y características identitarias del docente de la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento 

del Tolima. Lo cual condujo a explorar cómo el rico patrimonio cultural de los Coyaima 

puede ser el cimiento para una transformación educativa, poniendo en diálogo los 

saberes ancestrales con las prácticas pedagógicas contemporáneas y resaltando el rol 



157 
 

activo de los docentes en este proceso. La relevancia de este escrito radica en su 

potencial para contribuir al desarrollo de modelos educativos más inclusivos y 

respetuosos con la diversidad étnica colombiana. 

La urgencia de esta resignificación se hace patente al considerar que una 

educación desligada de la cultura propia puede conducir a la pérdida de identidad y al 

debilitamiento de los lazos comunitarios. Por el contrario, una pedagogía que abrace y 

potencie los saberes identitarios del pueblo Coyaima es una herramienta poderosa 

para la revitalización cultural y el empoderamiento. Tal como expone De Sousa (citado 

en Gandarilla, 2009), quien explica que es imperativo establecer una ecología de 

saberes que reconozca la validez de conocimientos diversos, incluyendo aquellos que 

no se enmarcan en la racionalidad occidental. Esta perspectiva es vital para una 

resignificación pedagógica que busca la inclusión y la transformación profunda del acto 

educativo, validando las experiencias de los Coyaima y promoviendo un respeto 

genuino por su cosmovisión y sus formas únicas de entender y habitar el mundo. 

Por ello, la incorporación de los saberes y experiencias indígenas en el ámbito 

educativo no es un mero ejercicio de adición de contenidos, es una reinvención 

profunda de la pedagogía misma. Este proceso implica repensar los objetivos de la 

enseñanza, las metodologías de aprendizaje y la relación entre la escuela y la 

comunidad. Para los docentes, esto significa desarrollar una sensibilidad cultural que 

les permita comprender y valorar la cosmovisión Coyaima, convirtiéndose en 

facilitadores de un diálogo de saberes que promueva el respeto mutuo y la construcción 

colectiva del conocimiento. Su rol es esencial en la articulación de un currículo que 

refleje la riqueza cultural del pueblo, permitiendo que las prácticas ancestrales se 

conviertan en fuentes activas de aprendizaje en el aula. 

Por lo tanto, se aborda la necesidad de esta transformación pedagógica 

explorando diversas facetas. Inicialmente, se examina la Cultura indígena Coyaima y 

saberes cotidianos, destacando la importancia de su tradición oral y sus prácticas 

ancestrales como pilares de su patrimonio. Posteriormente, se profundiza en los 

Saberes y experiencias indígenas aplicables en la resignificación pedagógica, 



158 
 

analizando cómo estos conocimientos pueden ser integrados en los procesos 

educativos para fomentar un aprendizaje pertinente y contextualizado. Luego, se 

dedica un apartado a la Cultura indígena Coyaima de manera más específica, 

subrayando su identidad y sus características distintivas. Finalmente, se analizan los 

Saberes Identitarios en la práctica pedagógica y los Saberes Culturales, resaltando 

cómo la educación puede fortalecer el arraigo cultural. 

De hecho, se argumenta la resignificación pedagógica, al incorporar los saberes 

y experiencias de los docentes en estas áreas, lo cual enriquece el proceso educativo y 

contribuye activamente a la pervivencia del patrimonio cultural Coyaima. Finalmente, al 

sintetizar los hallazgos principales y reiterar la importancia de construir una educación 

que celebre la diversidad y empodere a las comunidades indígenas, permitiéndoles ser 

protagonistas de su propio desarrollo educativo y cultural; se busca sentar las bases 

para una reflexión más profunda sobre la educación intercultural, con miras a un futuro 

donde la riqueza de cada pueblo sea un catalizador para un aprendizaje transformador 

y significativo. 

De-construcción de una realidad y re-construcción de una necesidad sobre la 

cultura Coyaima y saberes cotidianos, mediante las voces de los informantes 

claves 

La riqueza cultural de los pueblos indígenas en Colombia representa un acervo 

invaluable de conocimientos y prácticas que han co-construido la identidad nacional. 

Dentro de este vasto mosaico, la cultura Coyaima emerge como un grupo con una 

trayectoria histórica y un sistema de saberes particulares, que han persistido a pesar de 

los desafíos históricos y sociales. Comprender la profundidad de su patrimonio cultural 

y la dinámica de sus saberes cotidianos es fundamental para cualquier iniciativa que 

busque interactuar con esta comunidad sobre una perspectiva de respeto y valoración. 

De allí, la pervivencia de sus tradiciones demuestra una notable capacidad de 

resiliencia, y ofrece lecciones valiosas sobre la interconexión con el entorno, la 

organización social y la transmisión intergeneracional del conocimiento, elementos 

esenciales para el mantenimiento de su cosmovisión. 



159 
 

Figura 13. Cultura Coyaima y saberes cotidianos 

 

Nota: Elaboración Propia 

El patrimonio cultural del pueblo Coyaima, aunque en ocasiones invisibilizado, se 

manifiesta en sus prácticas diarias, en la relación con la tierra, en sus formas de 

producción y en la transmisión de historias y conocimientos de generación en 

generación. Tal como explica Ramírez (2012), la tradición oral juega un papel crucial en 

la cultura Coyaima al ser el vehículo primario para la preservación y difusión de su 

herencia ancestral; ya que, es a través de relatos, mitos y leyendas donde se 

transmiten valores, normas sociales, conocimientos sobre la flora y fauna local, y las 

explicaciones sobre el origen del mundo y del propio pueblo. Estos relatos no son 

meras narraciones, constituyen un sistema educativo informal que moldea la identidad 

de sus miembros y asegura la continuidad de sus costumbres y creencias colectivas. 

La oralidad, en este contexto, es un pilar que sostiene la estructura cultural y social, 

permitiendo que la memoria colectiva se mantenga viva y activa. 



160 
 

Los saberes cotidianos de los Coyaima abarcan un amplio espectro de 

conocimientos prácticos y simbólicos. Estos se expresan en sus técnicas agrícolas, en 

el uso de plantas medicinales, en sus artesanías y en sus rituales, todos ellos 

profundamente arraigados en la cosmovisión del pueblo. Por ejemplo, el conocimiento 

sobre los ciclos de la siembra y la cosecha, la identificación de plantas curativas o las 

técnicas para la elaboración de objetos de uso diario, no son simplemente habilidades 

funcionales. Más bien, se encuentran imbuidos de significados espirituales y culturales 

que conectan a la comunidad con su territorio y sus ancestros. Entonces, estos saberes 

que se aprenden y se perfeccionan a través de la observación y la participación activa 

en la infancia, conforman un entramado de conocimiento aplicado que les permite 

adaptarse a su entorno y subsistir de manera armónica, fortaleciendo lazos 

comunitarios y la transmisión de un legado invaluable. 

La interconexión entre los saberes ancestrales y las prácticas cotidianas de los 

Coyaima se ve reflejada en sus proyectos pedagógicos. Tal y como explican Guzmán, 

Rincón & Sánchez (2022), la inclusión de los saberes ancestrales en los proyectos 

pedagógicos desarrollados con los estudiantes de la etnia Pijao en Coyaima, Tolima, 

demuestra un esfuerzo consciente por integrar la cosmovisión indígena en los procesos 

formativos. Esto implica una aproximación donde el conocimiento se percibe como una 

construcción que surge de la propia experiencia y de la relación con el territorio y sus 

elementos. Así, la escuela, bajo esta perspectiva, deja de ser un espacio meramente 

transmisor de currículos estandarizados y se convierte en un centro de diálogo 

intercultural, donde los conocimientos tradicionales tienen un lugar preponderante, 

validando la riqueza cultural de la comunidad y empoderando a las nuevas 

generaciones. 

La pervivencia de estos saberes y su integración en la vida diaria del pueblo 

Coyaima es un testimonio de su identidad cultural y su resistencia; entonces, la 

transmisión de estos conocimientos de una generación a otra, muchas veces de forma 

oral y práctica, asegura que el patrimonio cultural se mantenga vivo y dinámico. Este 

proceso no es estático; se adapta a los nuevos contextos y desafíos, demostrando una 

capacidad de transformación que preserva la esencia del pueblo. Los saberes 



161 
 

cotidianos de los Coyaima, por lo tanto, constituyen un capital cultural inmaterial que 

les permite enfrentar las realidades actuales, mantener su cohesión social y reafirmar 

su particular modo de habitar el mundo, ofreciendo una visión alternativa y 

enriquecedora del conocimiento y la vida en comunidad. 

Bases teóricas de los saberes y experiencias indígenas aplicables en la 

resignificación pedagógica 

La integración de los saberes y experiencias indígenas en los procesos 

educativos representa un camino crucial para la resignificación pedagógica, 

especialmente en contextos multiculturales como el colombiano. Este enfoque 

reconoce la validez de los sistemas de conocimiento propios de cada pueblo, 

trascendiendo una visión unidireccional de la educación que privilegia únicamente los 

conocimientos occidentales. Para el pueblo Coyaima, con su rica tradición cultural y 

sus saberes arraigados en el territorio, esta integración se convierte en una oportunidad 

para fortalecer la identidad, preservar el patrimonio y construir una educación que sea 

verdaderamente pertinente y liberadora para sus nuevas generaciones. La 

resignificación pedagógica, en este sentido, implica una transformación profunda del 

quehacer educativo, donde la comunidad es protagonista en la construcción del 

currículo y las metodologías. 

Los saberes ancestrales de los pueblos indígenas, incluyendo a los Coyaima, no 

constituyen un conjunto de conocimientos estáticos o folclóricos; son sistemas vivos, 

dinámicos y profundamente imbuidos de una cosmovisión particular que guía la vida y 

la interacción con el mundo. De allí que, Uribe (2024) explica que la vinculación de 

saberes ancestrales y tradicionales con la práctica pedagógica sobre un enfoque 

intercultural es fundamental, destacando la importancia de estudios realizados con 

profesores de ciencias. Esto implica que los conocimientos sobre medicina tradicional, 

técnicas agrícolas sostenibles, narrativas orales, o formas de organización social, 

deben ser reconocidos como fuentes legítimas de aprendizaje. Al integrarlos en el aula, 

se validan las experiencias de los estudiantes y sus familias, se fomenta el respeto por 

la diversidad cultural y se construye un puente entre el conocimiento local y las 

perspectivas globales, enriqueciendo el proceso de enseñanza y aprendizaje. 



162 
 

Figura 14.Saberes y Experiencias y Resignificación Pedagógica 

 

Nota: Elaboración Propia 

 Entonces, la aplicación de estas experiencias en el contexto pedagógico 

demanda una postura flexible y un compromiso genuino con el diálogo intercultural; de 

allí que, los docentes, como facilitadores de este proceso, adquieren un rol 

transformador, orientándose hacia la construcción de un currículo que refleje las 

realidades y necesidades de la comunidad Coyaima. En tal sentido, Guzmán, Rincón & 

Sánchez (2022) mencionan que, los saberes ancestrales y los proyectos pedagógicos 

desarrollados con estudiantes de la etnia Pijao en Coyaima, Tolima, ilustran cómo es 

posible conectar la escuela con el entorno comunitario. Esta aproximación además de 

la inclusión de contenidos temáticos, también abarca la adaptación de metodologías de 

enseñanza que rescaten las formas de aprendizaje propias de la cultura, como la 

observación, la participación directa en actividades comunitarias y la transmisión oral 

de conocimientos. 

Así, la resignificación pedagógica, al incorporar los saberes indígenas, busca 

superar la visión de una educación homogenizadora que ha históricamente marginado 

otras formas de conocimiento. Este proceso aspira a construir espacios educativos 

donde la diversidad epistemológica sea valorada y se promueva una auténtica 



163 
 

interculturalidad. La experiencia de integrar la tradición oral de los Coyaima, tal como 

Ramírez (2012) lo señala como fundamental para el grupo Coyaima-Colombia, permite 

que las narrativas, los cantos y las prácticas ceremoniales se conviertan en 

herramientas pedagógicas. Esto preserva el patrimonio cultural y también dota de 

sentido a la educación para los niños y jóvenes, vinculando el aprendizaje con su 

propia historia, su identidad y su territorio ancestral. 

De acuerdo con lo antes mencionado, l implementación efectiva de saberes y 

experiencias indígenas en la pedagogía requiere de una formación docente sensible y 

contextualizada, es decir, es necesario que los educadores comprendan la cosmovisión 

Coyaima y desarrollen capacidades para mediar entre los diferentes sistemas de 

conocimiento, promoviendo un diálogo respetuoso y constructivo. 

 Tal como explica Berrio (2019), al hablar de la resignificación pedagógica como 

la reinvención de la educación, este proceso implica un cambio de paradigma que 

desafía las estructuras educativas tradicionales y fomenta la creatividad en la 

concepción del aprendizaje. La meta final es crear una educación que empodere a la 

comunidad Coyaima, fortaleciendo su autonomía y permitiéndole definir sus propios 

caminos de desarrollo sobre sus valores culturales y sus conocimientos ancestrales, 

asegurando la continuidad de su legado para las futuras generaciones. 

Constructo Teórico: Cultura Indígena Coyaima 

La cultura indígena Coyaima, asentada en el Tolima, Colombia, constituye un 

ejemplo vivo de la riqueza etnográfica del país, destacando por su resistencia y la 

persistencia de una identidad arraigada en profundas tradiciones, pero a pesar de los 

procesos históricos de colonización y aculturación, el pueblo ha logrado mantener y 

adaptar elementos esenciales de su cosmovisión, los cuales se manifiestan en sus 

prácticas sociales, económicas y espirituales. La comprensión de esta cultura requiere 

una mirada atenta a sus mecanismos de transmisión cultural y a la centralidad de su 

territorio ancestral como fuente de vida y conocimiento. Es en la cotidianidad y en la 

interacción con su entorno donde se revela la singularidad de sus saberes y la fortaleza 

de su organización comunitaria, elementos vitales para su subsistencia y desarrollo. 



164 
 

Figura 15. Constructo Teórico: Cultura Indígena Coyaima 

 

Nota: Elaboración Propia 

Un aspecto central de la cultura Coyaima es la vital importancia de la tradición 

oral, por lo cual, Ramírez (2012) explica que la tradición oral es un medio de 

comunicación, y representa el principal vehículo para la preservación de la memoria 

colectiva y la transmisión de conocimientos ancestrales del grupo Coyaima-Colombia. 

A través de relatos, mitos y cantos, se transfieren de generación en generación las 

historias de sus orígenes, sus valores éticos, sus prácticas de subsistencia y su 

relación con la naturaleza. Estas narrativas orales son pilares pedagógicos que forman 

la identidad de los niños y jóvenes, conectándolos con sus raíces y garantizando la 

continuidad de una visión del mundo que prioriza la armonía y el respeto por el 

equilibrio natural. La oralidad, así, es el hilo conductor de su patrimonio inmaterial. 

De allí que, los saberes culturales de los Coyaima se entrelazan profundamente 

con sus prácticas productivas y su relación con la tierra. La agricultura, por ejemplo, 

más que una actividad económica, es una práctica ceremonial y un espacio para la 



165 
 

transmisión de conocimientos sobre ciclos naturales, semillas nativas y manejo 

sostenible de los recursos. De igual manera, los conocimientos sobre plantas 

medicinales, técnicas artesanales y la organización comunitaria para el trabajo 

colectivo son expresiones de una sabiduría milenaria que se adapta y recrea 

continuamente. Estos saberes, que son parte inherente de su identidad, se refuerzan 

en el día a día y en la interacción social, demostrando cómo la cultura Coyaima sigue 

siendo un referente fundamental de conocimiento y pervivencia para las generaciones 

presentes y futuras, enriqueciendo el panorama cultural colombiano. 

Constructo Teórico: Saberes Identitarios en la Práctica Pedagógica 

La construcción de la identidad en los pueblos indígenas, como el Coyaima, está 

intrínsecamente ligada a la transmisión y vivencia de sus saberes ancestrales, un 

proceso que se potencia significativamente a través de la práctica pedagógica. La 

escuela, y en un sentido más amplio, todo espacio educativo comunitario, tiene la 

capacidad de convertirse en un epicentro para la reafirmación de estos saberes 

identitarios. El reconocimiento de la cosmovisión, los valores y las prácticas culturales 

propias dentro de los procesos de enseñanza-aprendizaje fortalece el arraigo cultural 

de niños y jóvenes. Esto contribuye a que se reconozcan como parte de una herencia 

milenaria, afirmando su pertenencia y su orgullo étnico frente a influencias externas. 

La integración de los saberes Coyaima en la práctica pedagógica se convierte en 

una estrategia vital para que la identidad no sea un concepto abstracto, y se convierta 

en una experiencia palpable y vivida. Por su parte, Guzmán, Rincón & Sánchez (2022) 

explican que, la implementación de proyectos pedagógicos que incorporan los saberes 

ancestrales con estudiantes de la etnia Pijao en Coyaima, Tolima, demuestra cómo el 

aprendizaje se vincula directamente con la realidad cultural de la comunidad. Estas 

iniciativas permiten que los estudiantes se conecten con sus raíces a través de 

actividades significativas, como el estudio de plantas medicinales locales, la práctica de 

técnicas agrícolas tradicionales o la narración de historias de sus ancestros. De este 

modo, la escuela se transforma en un espacio donde el conocimiento se genera en la 

propia cultura, reforzando la autoestima y la valía de su patrimonio. 



166 
 

Figura 16. Saberes Identitarios y la Acción pedagógica 

 

Nota: Elaboración Propia 

Así, la práctica pedagógica que reconoce y valora los saberes identitarios del 

pueblo Coyaima contribuye a la formación de individuos críticos y conscientes de su rol 

en la comunidad. Al aprender a través de sus propias narrativas y metodologías 

ancestrales, los niños y jóvenes desarrollan una comprensión más profunda de su 

entorno y de su lugar en el mundo. La educación, al centrarse en estos saberes, 

trasciende la mera acumulación de información y se orienta hacia el desarrollo integral 

de la persona, fomentando el liderazgo, la participación comunitaria y el compromiso 

con la preservación de su cultura; esto es fundamental para asegurar que las futuras 

generaciones de Coyaima continúen siendo custodios activos de su patrimonio y 

forjadores de su propio destino cultural. 

Constructo Teórico: Saberes Culturales 

Los saberes culturales del pueblo Coyaima constituyen el entramado vital que da 

forma a su cosmovisión, prácticas y la interacción con su entorno. Estos conocimientos, 

lejos de ser vestigios del pasado, representan un sistema complejo y dinámico que se 



167 
 

adapta y recrea continuamente, asegurando la pervivencia de su identidad étnica. El 

patrimonio cultural Coyaima se expresa a través de sus tradiciones orales, sus 

prácticas agrícolas, sus ceremonias y sus formas de relación con la naturaleza, siendo 

todos ellos elementos interconectados que reflejan una profunda sabiduría ancestral. 

La comprensión de estos saberes es indispensable para cualquier aproximación que 

busque un diálogo genuino y respetuoso con la comunidad, reconociendo su valor 

intrínseco y su contribución al conocimiento universal. 

Figura 17.Saberes Culturales 

 

Nota: Elaboración Propia 

La tradición oral, como pilar fundamental de la cultura Coyaima, es el medio 

principal para la transmisión de estos saberes culturales; tal y como lo indica Ramírez 

(2012), la importancia de la tradición oral para el grupo Coyaima-Colombia radica en su 

capacidad para conservar y difundir las historias, mitos, leyendas y conocimientos 

prácticos que han sido acumulados a lo largo de generaciones. Estas narraciones no 

solo entretienen, también instruyen sobre normas sociales, técnicas de subsistencia, la 

identificación de recursos naturales y la relación espiritual con el territorio. La oralidad, 



168 
 

por lo tanto, se convierte en una escuela viva, donde los niños y jóvenes aprenden a 

través de la escucha y la participación, internalizando los valores y principios que 

definen su ser cultural. 

Los saberes culturales de los Coyaima también se manifiestan en sus prácticas 

productivas, especialmente en la agricultura y el uso de los recursos naturales. Tal 

como explica Rappaport (citado en Espitia, 2020) en su análisis sobre la política de la 

memoria y la etnografía en los Andes colombianos, la memoria histórica y la relación 

con el territorio son cruciales para la construcción y pervivencia de la identidad 

indígena. En este sentido, el conocimiento sobre los ciclos lunares para la siembra, la 

identificación de plantas medicinales o la construcción de herramientas artesanales, 

revelan una profunda comprensión del ecosistema y una relación de reciprocidad con la 

tierra.  

Estos conocimientos prácticos están imbuidos de un significado cultural y 

espiritual, que diferencia la visión Coyaima de una perspectiva puramente utilitarista. La 

sabiduría ancestral, por lo tanto, permea cada aspecto de su vida, sobre el cultivo de 

alimentos hasta la celebración de sus festividades, consolidando una identidad 

colectiva que se nutre de su herencia y su vínculo inquebrantable con el territorio. 

Constructos Teórico: Resignificación Pedagógica 

La resignificación pedagógica representa un imperativo en los contextos 

educativos contemporáneos, especialmente cuando se busca construir procesos de 

enseñanza y aprendizaje que sean pertinentes a la diversidad cultural y a los saberes 

locales; de allí que, este concepto va más allá de una simple actualización curricular; 

implica una profunda revisión de las intenciones, metodologías y contenidos educativos 

para que dialoguen de manera auténtica con las realidades de los estudiantes y sus 

comunidades. En el ámbito de los pueblos indígenas, como los Coyaima, la 

resignificación pedagógica busca descolonizar el conocimiento y permitir que las 

cosmovisiones ancestrales se conviertan en el epicentro de la práctica educativa, 

fomentando una educación contextualizada y liberadora que reconozca la valía de 

todas las formas de saber. 



169 
 

Figura 18. Resignificación Pedagógica 

 

Nota: Elaboración Propia 

La esencia de la resignificación pedagógica radica en la capacidad de reinventar 

la educación, transformándola en un acto de construcción colectiva, por ello, Berrio 

(2019) indica que la resignificación pedagógica es una reinvención de la educación que 

invita a un cambio de paradigma, dejando atrás modelos lineales para abrazar la 

creatividad y la adaptación. Este proceso desafía las estructuras tradicionales de poder 

en el aula, promoviendo una relación horizontal entre docentes y estudiantes, donde el 

aprendizaje es un camino de doble vía. Se trata de una aproximación que valora la 

experiencia y el conocimiento previo de los educandos, permitiendo que la escuela se 

conecte de manera orgánica con la vida comunitaria y las prácticas culturales de los 

Coyaima, trascendiendo las barreras impuestas por currículos ajenos a su realidad. 

Para lograr esta transformación, la resignificación pedagógica debe partir del 

reconocimiento de los sujetos de la educación y de su contexto cultural. Tal como 

plantea Freire (1970) en su obra pedagogía del oprimido, es fundamental que la 

educación se base en la realidad de los oprimidos, promoviendo la conciencia crítica y 



170 
 

la autonomía a través del diálogo. Aplicado al contexto Coyaima, esto implica que los 

docentes y la comunidad deben trabajar en conjunto para diseñar metodologías y 

contenidos que partan de los saberes ancestrales y las necesidades del pueblo. La 

educación, entonces, se convierte en una herramienta para el empoderamiento cultural 

y la autodeterminación, asegurando que el proceso formativo contribuya a la 

pervivencia y el fortalecimiento del patrimonio cultural indígena en las nuevas 

generaciones. 

A manera de Colofón 

La exploración del patrimonio cultural indígena Coyaima y la resignificación 

pedagógica en los saberes y experiencias de los docentes revela un camino 

fundamental para una educación más justa y pertinente. A lo largo de este ensayo, se 

ha destacado cómo la cultura Coyaima, con su profunda tradición oral y sus saberes 

cotidianos arraigados en el territorio, constituye una fuente inagotable de conocimiento. 

Esta riqueza cultural, vital para la identidad del pueblo, se convierte en el epicentro de 

un proceso educativo transformador que va más allá de la mera instrucción académica. 

La persistencia de sus prácticas y cosmovisiones frente a las presiones históricas 

subraya la resiliencia de la comunidad y la importancia de reconocer sus sistemas de 

conocimiento como legítimos y valiosos. 

La esencia de la resignificación pedagógica radica en la capacidad de integrar 

estos saberes ancestrales en el aula, creando un diálogo entre las epistemologías 

propias y las perspectivas globales. Por eso, Uribe (2024) explica que la vinculación de 

saberes ancestrales con la práctica pedagógica sobre un enfoque intercultural es 

esencial, lo cual cobra una relevancia particular cuando se considera la labor de los 

profesores de ciencias. Esto implica que la educación no se limita a transmitir 

información, su papel se enfoca en construir un conocimiento significativo que parte de 

la realidad y las experiencias de los estudiantes Coyaima. Los docentes, en este 

contexto, asumen un rol de mediadores culturales, facilitando la conexión entre el 

mundo escolar y las vivencias comunitarias, y promoviendo un aprendizaje que 

fortalece la identidad y el sentido de pertenencia. Además, tal como De Sousa (2009) lo 

expone en su concepción de la epistemología del Sur, es crucial reconocer la validez 



171 
 

de los conocimientos generados fuera de los cánones occidentales hegemónicos, 

promoviendo una ecología de saberes que valore la diversidad de formas de conocer el 

mundo. 

Las experiencias y saberes de los propios docentes, tanto los que pertenecen a 

la comunidad Coyaima como aquellos externos comprometidos con la educación 

intercultural, resultan fundamentales en esta tarea. Son ellos quienes, en su práctica 

diaria, buscan formas creativas de adaptar los currículos y metodologías para que 

resuenen con la cosmovisión indígena. De allí que, Guzmán, Rincón & Sánchez (2022) 

manifiestan que al hablar de los proyectos pedagógicos con estudiantes de la etnia 

Pijao en Coyaima, la inclusión de los saberes ancestrales demuestra cómo el 

compromiso del maestro es clave para contextualizar la enseñanza. Esto se traduce en 

el desarrollo de actividades que rescatan la tradición oral; de allí que, Ramírez (2012) 

subraya su valor, integrando relatos y mitos que educan y reafirman la identidad 

cultural de las nuevas generaciones. La labor del docente, por lo tanto, va más allá de 

la instrucción; es un acto colaborativo cultural. 

La resignificación pedagógica, enriquecida por los saberes y experiencias de los 

docentes, impulsa un modelo educativo que celebra la diversidad y promueve la 

autodeterminación. Al permitir que los conocimientos Coyaima orienten el proceso 

educativo, se fomenta una relación más armónica entre la escuela y la comunidad, 

donde los padres de familia y los líderes tradicionales participan activamente en la 

construcción de la enseñanza. Esta colaboración no solo legitima el conocimiento 

ancestral, dota de un propósito claro a la educación, orientándola hacia el 

fortalecimiento de la autonomía cultural y la preservación del patrimonio. Es un proceso 

que reconoce el poder transformador del saber propio y la capacidad de las 

comunidades para definir su futuro. 

Este camino hacia una educación intercultural no carece de desafíos, pero la 

persistencia y la creatividad de los docentes, junto con el compromiso de la comunidad 

Coyaima, demuestran que es un objetivo alcanzable. De allí que, Berrio (2019) indica 

que la resignificación pedagógica implica una reinvención de la educación, lo cual 



172 
 

requiere una mente abierta y la disposición para innovar constantemente. El éxito de 

estas iniciativas reside en la capacidad de generar espacios donde el diálogo de 

saberes sea una constante, donde el error se perciba como una oportunidad de 

aprendizaje y donde la valoración de la diversidad cultural sea el motor principal. Se 

consolida así una visión educativa que transmite conocimientos y forja identidades 

fuertes, individuos críticos y comunidades empoderadas. 

En definitiva, la integración del patrimonio cultural Coyaima en la pedagogía, con 

la activa participación de los docentes y sus experiencias, marca un hito en la 

construcción de un sistema educativo incluyente y respetuoso. La resignificación de las 

prácticas pedagógicas, tal como Espitia y Cerquera (2024) lo exploran en diálogo con 

saberes ancestrales para la primera infancia, ilustra la profunda relevancia de este 

enfoque en las edades más tempranas. Este enfoque reafirma que la educación puede 

y debe ser un reflejo de la riqueza cultural de cada pueblo, contribuyendo a la 

pervivencia de legados ancestrales y a la formación de ciudadanos con una profunda 

conexión con su historia y su entorno, capaces de construir un futuro que honre sus 

raíces. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 
 

CAPITULO VI 

REFLEXIONES FINALES 

 Realizada la investigación y alcanzados cada uno de los objetivos específicos y 

el objetivo general, se logró evidenciar todo un proceso esencial en la resignificación 

pedagógica; trayendo consigo los constructos teóricos sobre el patrimonio cultural 

indígena Coyaima en cuanto a los saberes, experiencias y características identitarias 

del docente respecto a la resignificación pedagógica en la Institución Educativa 

Chenche Balsillas Departamento del Tolima. De hecho, el proceso investigativo 

permitió adentrarse en gran medida a la cultura de los indígenas; eso consintió que el 

investigador ahondara sobre los saberes teniendo en cuenta lo concernientes a la parte 

popular, cotidiana y finalmente científica centrada en la realidad de los hechos que se 

presenta en la cultura Coyaima; que permitió acercarse al objeto de estudio. 

 Vale señalar que, esa mirada, resulta pertinente reconocer las experiencias que 

se han presentado en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del 

Tolima. Razón que convergen en definir acciones que apuntan a la generación teórica 

en pro de fortalecer la resignificación pedagógica. Situación que conllevó a la 

concurrencia de acciones pedagógicas centradas en los saberes que se manejan en el 

patrimonio cultural de los indígenas y que requieren ser promovidos en la mediación del 

docente como una forma idónea para el rescate de valores socioculturales. Esto 

permitió reconocer que la presente construcción teórica se lograron alcanzar aspectos 

altamente significativos centrados en una formación acorde con las exigencias de la 

sociedad actual reconociendo que el docente se convierte en fuente esencial en su rol 

como sujeto social, para la resignificación pedagógica. 

 Resulta conveniente tener en cuenta, que el patrimonio cultural de los Coyaima 

quienes provienen históricamente de los Pijaos, responde a infinidad de elementos 

teóricos y prácticos que confluyen en las bases que deben manejar los docentes de la 

actualidad con la intención de constituir un desenvolvimiento acorde a la cultura y 

patrimonio de esta valiosa comunidad indígena. Sin duda alguna, reviste una gran 

importancia para la sociedad que se encuentra vinculada a la formación de los 

estudiantes actuales quienes se ven impactados por los avances e influencia de la 



174 
 

tecnología y sus aplicaciones frente a una dinámica global marcada por la inmediatez, 

el consumo y el desapego con los valores identitarios; jóvenes estudiantes que se ven 

envueltos en la transculturación ante los desafíos contemporáneos donde las nuevas 

generaciones se debaten entre la rigidez del pasado y la fragilidad social del presente. 

En cualquier caso, estos estudiantes, en gran medida se enfrentan a dos 

realidades socioculturales, por un lado, la cultura postmoderna donde existe una 

tendencia a la perdida de la identidad que proviene de los ancestros: por otra parte, la 

cultura que identifica el patrimonio de los indígenas Coyaima tomando en cuanta un 

pasado cargado de historia cultural. Todo ello,  responden a las bases de los 

constructos teóricos, es así que se logran definir acciones pedagógicas que permiten la 

apropiación de los conocimientos de la cultura Coyaima, donde  convergen al tiempo  

nuevos elementos que van en función de la formación de los estudiantes actuales, 

generando con ello un conjunto conocimientos que indican lo concerniente a la 

formación académica de los estudiantes que asisten a diario a la institución educativa 

Chenche Balsillas Departamento del Tolima; lo cual permite que se implementen los 

conocimientos ancestrales para la formación académica.  

Es así, que al asumir varias perspectivas en las que se puede demostrar la 

importancia del patrimonio indígena y explicar la necesidad de conservar todo lo que 

esté relacionado con las manifestaciones de algunas culturas nativas de pueblos 

originales. En ese orden de ideas, el aspecto se refiere sin duda a los derechos 

humanos, ya que esta esfera aboga por la igualdad de derechos para todas las 

personas sin distingo de condición social, raza o religión independientemente de su 

cultura; por lo cual la intención de rescatar los valores culturales sobre el trabajo 

pedagógico enmarcado en la resignificación, debe conducir a una nueva conciencia 

sociocultural que pueda orientar a los jóvenes estudiantes por el sendero del rescate, 

conservación y difusión del patrimonio cultural Coyaima   y al mismo tiempo, salvar su 

propia cultura y carácter identitario  colectivo.  

 La concurrencia de legados, que ha de ser llevado a la memoria del grupo de 

estudiantes y docentes en el tiempo y representados en su espacio individual y 

colectivo; también es explicable como la acción de enriquecer el legado patrimonial, 



175 
 

condición nativa, hasta especializarlo para el grupo social respectivo. Este se puede 

presentar vistiendo el carácter de nación, comunidad, etnia, sociedad o de cualquier 

otra denominación donde sus integrantes se sientan identificados. Se puede entender 

entonces, como un conjunto de bienes que pertenecen (cultural, ideológica y 

socialmente) a los grupos sociales que los generaron, y cuyos valores cargados 

expresan en el propio plano de lo social y humano los mismos despliegues 

existenciales que constituyen la propia génesis cultura y permitirán adivinar 

transiciones de vida. 

Bajo una mirada amplia sobre la realidad histórica cultural de los Coyaima, 

conviene mencionar como la cultura occidental conjuntamente con la iglesia han 

influenciado de forma negativa en el desarrollo de los pueblos indígenas en Colombia 

ante el impacto de estos dominios históricos que ha conducido a una fisura 

sociocultural de las comunidades aborígenes. De cualquier forma, las distintas 

particularidades asumidas por el investigador en el proceso  dentro de la estructura de 

la  tesis doctoral permiten afirmar la manifestación de una trascendental experiencia 

investigativa que por su recorrido riguroso en lo ontológico, epistemológico, teórico 

hasta lo metodológico conllevo a una productiva recolección de información, donde 

cada docente informante exteriorizó su sentir de los propios conocimientos y 

experiencias sobre el objeto de estudio. 

Situación que condujo a un profundo análisis e interpretación de la información, 

resumida en destacables hallazgos que reflejan distintas realidades de diversas 

perspectivas sobre una misma temática; lo cual se traduce en la oportunidad de 

contribuir y fundamentalmente  difundir la cultura de los Coyaima como patrimonio 

etnográfico, histórico cultural de la región de  Departamento del Tolima, por 

consiguiente del país. Destacando la calidad de la tesis en términos científicos 

académicos rigurosos,  que se convierten en valiosos aportes teóricos vinculados al 

patrimonio cultural Coyaima con implicaciones sociales y la trascendencia del sistema 

educativo en general, el cual procura por medio de la loable labor pedagógica del 

docente proyectar y promover los valores culturales en los jóvenes estudiantes. 



176 
 

Destacando que la investigación en su esencia, permitió develar el relicto 

sociocultural de los indígenas Coyaima ante el desapego de sus propios 

descendientes, estudiantes de media técnica que provienen de estas comunidades y 

hoy se sienten incluso avergonzados de su propia identidad aborigen; sumado a la 

exclusión de estos miembros por parte del Estado y la misma sociedad; destacando la 

dinámica de un mundo concentrado en las cosas que están por venir a futuro y 

olvidando su pasado histórico que incluye costumbres, tradiciones, lengua, modos de 

vida que hacen parte del patrimonio cultural individual y colectivo.   

De manera general, se puede considerar que la investigación en su conjunto se 

convierte en una notable práctica cargada de aprendizajes significativos donde se 

recoge la percepción y perspectiva del rector y docentes (informantes clave) que 

forman parte de la entidad educativa que busca formar a jóvenes bajo la modalidad de 

etnoeducación. Sobre la presente  representación, la riqueza del Patrimonio Cultural 

del pueblo indígena Coyaima está presente a través de sus tradiciones, costumbres, 

arte, artesanías, lengua y comunicación, que han permitido su desarrollo, expansión y 

sustentación a pesar del relicto.  

 Destacando que, a pesar de los avances globales y la dinámica cambiante 

donde el desarrollo de un mundo se hace cada vez más complejo y exígete, las 

tradiciones y costumbres han prevalecido en los grupos de este pueblo en medio de los 

riesgos de extinción; es de reconocer en los miembros de los Coyaima más longevos, 

con el tiempo, no sólo se han apropiado de su significado, sentido e identidad cultural; 

también se han transformado en propulsores y conservadores de un acervo cultural 

que a pesar de la influencia de la cultura occidental se niegan a morir como pueblo 

indígena de los Pijaos. 

Finalmente, se debe indicar que con los hallazgos encontrados que conllevó a 

una nueva postura teórica mediante valiosos aportes científicos donde se logró 

entender que el tema de los indígenas responde a un proceso histórico que a pesar de 

los cambios hoy todavía caracteriza la importancia de preservar es valiosa herencia 

cultural. Asimismo la investigación sobre su visión teórica permitió definir acciones 

pedagógicas centradas en la resignificación pedagógicas puesto que la labor práctica 



177 
 

del docente es principal convocado para cultivar los logros alcanzados desde el 

proceso investigativo que cumplió con una función etnográfica e histórica bastante 

interesante.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



178 
 

REFERENCIAS 

Aguirre García-Carpintero, A., Moliner Miravet, L., & Andrés Traver Martí, J. (2017). 

Repensando la etnografía desde lugares de artesanía y construcción colectiva. 

Amú, M., & Pérez, M. (2019). La tradición oral colombiana, su inclusión en el currículo 

de la educación básica primaria. Conrado, 15(66), 71-76. 

http://scielo.sld.cu/scielo.php?pid=S1990-

86442019000100071&script=sci_arttext 

Arce, R. (2019). El rescate de los juegos tradicionales en el Resguardo Indígena la 

Salina. [Tesis de pregrado/posgrado, Universidad de la Libertad]. 

https://repository.libertadores.edu.co/items/38bf4795-0c4a-478b-80c7-

5138e3c69c84 

Arias, F. G., (2012). El proyecto de investigación, introducción a la metodología 
científica. Sexta edición. Editorial Episteme. Caracas, República Bolivariana de 
Venezuela. 
http://www.formaciondocente.com.mx/06_RinconInvestigacion/01_Documentos/
El%20Proyecto%20de%20Investigacion.pdf 

Arteño, R. B. (2023). Interculturalidad en la educación universitaria del Ecuador: 
perspectivas de actores educativos. 21(41), 20-34. 

Avendaño, W.R. y Guacaneme, R.E., (2016) Educación y Globalización una Visión 
Crítica, Civilizar Ciencias Humanas y Sociales, 16 (30), 191-206 (2016).  

Avila, A. (2020). a educación intercultural como apuesta pedagógica en la 
transformación de prácticas educativas en contextos urbanos: una experiencia 
con el pueblo embera. Universidad Nacional de Colombia. 

Bazán, H. (2019). La Interpretación del Patrimonio como estrategia para la educación 

ysocialización del patrimonio en el medio rural. Tejuelo: didáctica de la lengua y 

la literatura. Educación, (9), 21-40. 

Bazzano, M. (2020). Reflexiones metodológicas en torno a la aplicación conjunta de la 

etnografía virtual y la entrevista en profundidad para el estudio de las emociones. 

Novos Rumos Sociológicos, 8(13), 81-100. 

Bedoya, J. (2008). Pedagogía ¿Enseñar a pensar? Reflexión filosófica sobre el proceso 

de enseñar. Bogotá: ECOE Ediciones.  

Benavides B., E. N. (2012). La universidad pública y la diversidad étnica y cultural a la 

luz de la Constitución Política de Colombia de 1991. Estudios de Derecho, 

LXIX(154), 207–233. https://tinyurl.com/3tuz4fxm  

http://www.formaciondocente.com.mx/06_RinconInvestigacion/01_Documentos/El%20Proyecto%20de%20Investigacion.pdf
http://www.formaciondocente.com.mx/06_RinconInvestigacion/01_Documentos/El%20Proyecto%20de%20Investigacion.pdf


179 
 

Bengoa, J. (1995), ―Introducción‖ a la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 

derechos de las poblaciones indígenas, Instituto de Estudios Indígenas, Temuco. 

 Bengoa (1999), La emergencia indígena en América Latina, FCE, Santiago. 

 

Berrio, A. (2019). Resignificación pedagógica. Reinvención de la educación. (19), 98-

111. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7461192 

Bonilla, L. (2018). Sentidos y prácticas de los saberes ancestrales en el fortalecimiento 

de la identidad cultural, y la relación escuela-familia con los niños y niñas del 

Proyecto Ondas de la Institución Educativa María Fabiola Largo cano, sede La 

Candelaria del resguardo indígena la Montaña en Riosucio Caldas. 

http://ridum.umanizales.edu.co/handle/20.500.12746/3362 

Bos, L., Schemer, C., Corbu, N., Hameleers, M., Andreadis, I., Schulz, A., & Fawzi, N. 

(2020). The effects of populism as a social identity frame on persuasion and 

mobilisation: Evidence from a 15‐country experiment. European Journal of 

Political Research, 59(1), 3-24. 

Cabrera, A., Igartua, J., & Vidal, A. (2023). Usos sociales, beneficios socioeconómicos 

e indicadores en el patrimonio cultural: un estudio correlacional. HiSTOReLo. . 

Revista de historia regional y local, 15(32), 283-312. 

Cadena, P. (2019). Métodos cuantitativos, métodos cualitativos o su combinación en la 

investigación. Revista mexicana de ciencias agrícolas, 425-439. 

Carrión Sánchez, C. P. (2015). Desafiando al Estado-nación: reclamos de autonomía 

del pueblo pasto. Universitas Humanística, 80, 133–157. 

https://tinyurl.com/yve9zbyf 

Corbin, J., & Strauss, A. (2019). Bases de la investigación cualitativa. Técnicas y 

procedimientos para desarrollar teoría fundamentada. Thousand Oaks, Estados 

Unidos: Sage. 

Cotán, A. (2020). El método etnográfico como construcción de conocimiento: un 

análisis descriptivo sobre su uso y conceptualización en ciencias sociales. 

Márgenes, Revista de Educación de la Universidad de Málaga, 1 (1), 83-103 

DOI: http://dx.doi.org/10.24310/mgnmar.v1i1.7241 

Daza, W. (2020). Investigación educativa desde un enfoque cualitativo: la historia oral 

como método. Voces de la Educación 3.6, 93-110. 

DECRETO NUMERO 1142 (1978)Por el cual se reglamenta el artículo 118 del Decreto 
– ley número 088 de 1976  sobre educación de las comunidades indígenas. 

https://tinyurl.com/yve9zbyf
http://dx.doi.org/10.24310/mgnmar.v1i1.7241


180 
 

Presidente  de  la  República  de  Colombia, en ejercicio de  sus facultades 
constitucionales https://www.mineducacion.gov.co/1780/articles-
102752_archivo_pdf.pdf  

Dei, G. (2023). Indigenous anti-colonial knowledge as ‗heritage knowledge‘for 

promoting Black/African education in diasporic contexts. Educational Research 

Practice in Southern Contexts, 78-95. 

Del Carmen, A., Sánchez, R., Salazar, A., & Salazar, G. (2022). La entrevista cualitativa 

como técnica de investigación en el estudio de las organizaciones. New Trends 

in Qualitative Research, 14, 571-590. 

Díaz, S., Ahedo, V., Alonso, M., & Galán, J. (2022). El impacto del Camino de Santiago 

en el ámbito académico: análisis de las tesis doctorales jacobeas en España. VII 

Jornadas de Doctorandos de la Universidad de Burgos, 285-296. 

Dittrich, K. (2021). Ethnography and routine dynamics. Cambridge handbook of routine 

dynamics, 103-129. 

Escudero, J. (2004). Análisis de la realidad local: Técnicas y métodos de investigación 

desde la animación sociocultural. Narcea Ediciones.  

Espitia, C. (2020). Reseña sobre La política de la memoria, libro antropológico que 

profundiza en las realidades del indígena del pacífico colombiano. Revista Nova 

et Vetera – Omnia. https://urosario.edu.co/revista-nova-et-vetera/omnia/resena-

sobre-la-politica-de-la-memoria-libro-antropologico 

Estermann, J. (2009). Filosofía Andina: estudio intercultural de la sabiduría autóctona 

andina. Abya-Yala.  

Estrada, V., Pérez, E., & Rivero, A. (2024). La formación de valores identitarios desde 

la planificación de actividades docentes y extensionistas. Visión comprensivo–

edificadora. Revista Boletín Redipe, 13(3), 203-215. 

Falcón, V., Vázquez, M., & Hernández, N. (2023). Desarrollo y validación de un 

cuestionario para evaluar el conocimiento en Metodología de la Investigación. 

Revista Conrado, 19(S2), 51-60. 

Fals Borda, O. (1971). Ciencia propia y colonialismo intelectual. Bogotá D.C.: Editorial 

Nuestro Tiempo S.A. 

Fatorić, S., & Egberts, L. (2020). Realising the potential of cultural heritage to achieve 

climate change actions in the Netherlands. Journal of Environmental 

Management, 274, 101-117. 

https://www.mineducacion.gov.co/1780/articles-102752_archivo_pdf.pdf
https://www.mineducacion.gov.co/1780/articles-102752_archivo_pdf.pdf


181 
 

Fernandez, A., Eguskiza, L., & Lazkano, I. (2020). El futuro de las lenguas minoritarias 

en Internet en manos de los jóvenes prosumidores. El caso vasco. Cuadernos. 

info, (46), 367-396. 

Fernández, C., & Giraldo, S. (2021). La felicidad privatizada: monopolios de la 

información, control social y ficción democrática en el siglo XXI. Editorial UOC. 

Flores, B., Mejía, M., Peñaranda, L., Huarote, J., Vera, E., & Vera, J. (2023). 

Interculturalidad y educación: filosofía, decolonialidad y diversidad con carácter 

inclusivo. Numanities Commons, 1-14. 

Foster, G. (2020). Circular economy strategies for adaptive reuse of cultural heritage 

buildings to reduce environmental impacts. Resources, Conservation and 

Recycling, 152, 104-157. 

Fournier, L. (2021). Current and Future Developments in Heritage Studies: From 

―Retrotopia‖ to ―Prospective‖. Traditions, 50(1), 29-41. 

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido (2.ª ed.). Siglo XXI Editores. 

https://www.servicioskoinonia.org/biblioteca/general/FreirePedagogiadelOprimido

.pdf  

Gandarilla, J. (2009). [Reseña del libro Una epistemología del Sur. La reinvención del 

conocimiento y la emancipación social, de B. de Sousa Santos]. CLACSO. 

México: CLACSO y Siglo XXI. 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/revista/20100316020236/19sur.pdf 

Garcés, G., & Alarcón, A. (2022). Configuración de la identidad en jóvenes 

pertenecientes a pueblos originarios: una meta-etnografía. Revista 

Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, 20(2), 118-145. 

Gensburger, S., & Lefranc, S. (2020). Beyond Memory: Can We Really Learn from the 

Past? Springer Nature. 

Gómez, M. A. (2021). Material de enseñanza de los grupos funcionales de la química 

orgánica, desde el uso de la especie vegetal limoncillo (Cymbopogon Citratus) 

en la medicina indígena ancestral de la comunidad Yaporogos Taira.  

González, A. (2018). El reto de la identidad para la educación como institución social. 

Revista Educación. 7, 1-20. 

Gumperz, J. P. (2021). Etnografía: métodos de investigación.  

Guzmán, J., Rincón, I., & Sánchez, N. (2022). Saberes ancestrales y proyectos 

pedagógicos con los estudiantes de la etnia Pijao, Coyaima Tolima. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9071818 



182 
 

Hayles, C., Huddleston, M., Chinowsky, P., & Helman, J. (2022). Summertime impacts 

of climate change on dwellings in Wales, UK. Building and Environment, 219, 

109-185. 

Henderson, J. (2020). Beyond lifetimes: who do we exclude when we keep things for 

the future? Journal of the Institute of Conservation, 43(3), 195-212. 

Hernández, L. (2020). Complejización económica del sur del Tolima: una propuesta 

desde la agricultura y la economía creativa. 

https://expeditiorepositorio.utadeo.edu.co/bitstream/handle/20.500.12010/18670/

Complejizaci%C3%B3n%20Econ%C3%B3mica%20Del%20Sur%20Del%20Toim

a%20Una%20Propuesta%20Desde%20La%20Aqricultura%20Y%20La%20Econ

omfa%20Creativa.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Hernández, R., & Mendoza, C. (2018). Metodología de la investigación. Las rutas 

cuantitativa, cualitativa y mixta. México: Mc Graw Hill Education. 

Hernández, R., & Mendoza, C. (2020). Metodología de la investigación: las rutas 

cuantitativa, cualitativa y mixta. Bogotá: McGraw Hill. 

Huizinga, J. (1938). Homo Ludens: A Study of the Play-Element in Culture. 

https://cursoshistoriavdemexico.wordpress.com/wp-

content/uploads/2019/07/huizinga-johan-homo-ludens.pdf 

Ikechukwu, K. (2023). Igwebuike ethics: Towards the unity of ethical traditions in Africa. 

AMAMIHE Journal of Applied Philosophy, 21(2), 35-54. 

Iñiguez, P., Rendón, R., Aguilar, J., Salinas, E., De la Cruz, F., & Sangerman, D. 

(2022). Métodos cuantitativos, métodos cualitativos o su combinación en la 

investigación: un acercamiento en las ciencias sociales. Revista mexicana de 

ciencias agrícolas, 1603-1617. 

Jaillant, L. (2022). How can we make born-digital and digitised archives more 

accessible? Identifying obstacles and solutions. Archival Science, 22(3), 417-

436. 

Jiménez, D., & de Miguel, S. V. (2020). El papel de la escuela en la promoción del 

patrimonio cultural. Un análisis a través del folklore. Revista Electrónica 

Interuniversitaria de Formación del Profesorado, 23(3), 67-82. 

Jones, S., Torres, V., & Arminio, J. (2021). Cuestiones de análisis e interpretación. 

Negociación de las complejidades de la investigación cualitativa en educación 

superior: elementos y temas fundamentales. New York: Routledge. 



183 
 

Knott, E., Rao, A., Summers, K., & Teeger, C. (2022). Interviews in the social sciences. 

Nature Reviews Methods Primers, 2(1), 73-93. 

Labadi, S., Giliberto, F., Rosetti, I., Shetabi, L., & Yildirim, E. (2021). Heritage and the 

sustainable development goals: Policy guidance for heritage and development 

actors. International Journal of Heritage Studies, 9-15. 

Lévi-Strauss, C. (1962). El pensamiento salvaje. 

https://ses.unam.mx/docencia/2018I/Levi-

Strauss1997_ElPensamientoSalvaje.pdf 

López, C. (2022). Patrimonio de la muerte en Nápoles, estudio comparativo entre el 

Museo Antropológico, el Museo Arqueológico y el Sitio Arqueológico de 

Pompeya. Universitat Politècnica de València. 

Luna, A. (2023). Una etnografía de un archivo de la represión franquista. Disparidades. 

Revista de Antropología, 78(2), 22-43. 

Luna, U., & Ibáñez, A. (2020). Cuando el museo se convirtió en espacio de aprendizaje. 

Educación y museos en Guipúzcoa en los años 80. Arte, individuo y sociedad, 

32(3), 641-659. 

Lutz, F. (2022). Metodología de la investigación cualitativa. Málaga: Editorial Algibe. 

Manjarrez, A. (2023). La Chuana (gaita colombiana) como estrategia didáctica en la 

lectura crítica. Revista Social Fronteriza, 3(2), 247-263. 

http://www.revistasocialfronteriza.com/ojs/index.php/rev/article/view/51 

Marín, E. (2021). El Patrimonio como recurso didáctico para el trabajo de contenidos y 

la inteligencia emocional. Universidad de La Rioja. 

Maxwell, J. (2020). Investigación cualitativa: una aproximación interactiva. Thousand 

Oaks, Estados Unidos: Sage. 

Melis, C., & Chambers, D. (2021). The construction of intangible cultural heritage: A 

Foucauldian critique. Annals of Tourism Research, 89, 183-206. 

Méndez, P. (2024). El patrimonio arqueológico y su gestión: Propuesta de un modelo 

de valoración patrimonial y su aplicación a casos de España y Portugal. 

Universidad de Las Palmas de Gran Canaria. 

Mesa, M. (2019). La Educación para la ciudadanía global y los objetivos de desarrollo 

sostenible: Una agenda para la transformación social. Revista Internacional de 

Educación para la Justicia social, 8(1), 7-11. 

https://revistas.uam.es/riejs/article/download/10977/11009/26507 

http://www.revistasocialfronteriza.com/ojs/index.php/rev/article/view/51


184 
 

Mojica, L. (2023). Los kamëntšá biyá: siembran semillas de vida en Bogotá kamentsá 

yenštšan, mondjen vidam tšabe jenay, na Bacatá wavaynenš. Universidad Santo 

Tomás. 

Mora, M., & Nicolau, A. (2021). Gestión Cultural como factor de desarrollo territorial. 

Programa de Interpretación para un bien patrimonial en el centro Histórico de la 

Ciudad de México. Universidad Autónoma de México. 

Morales, D. (2023). Comunicación y representación en el espacio museal: la creación 

del museo histórico de la UAEH. Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. 

Muñoz, J. (2021). Bailar comercialmente en Medellín: reflexión autoetnográfica de la 

experiencia como bailarín, maestro y coreógrafo dentro de la oferta laboral de la 

ciudad. Universidad de Antioquia. 

Murillo, V., Rodríguez, C., & Revilla, A. (2023). Perspectivas contemporáneas de la 

educación artística: métodos, creación, investigación y buenas prácticas 

docentes. Universidad de Zaragoza. 

Naiman, J. (2017). Preservation Through Property Tax: The Impacts of Philadelphia's 

10-Year Property tax Abatement on Historic Preservation. University of 

Pennsylvania. 

Nilsson, Å., Dahlin, J., & Tunón, H. (2021). Pathfinders for the future? Indigenous rights 

and traditional knowledge in Sweden. Sustainability, 13(20), 85-111. 

Orozco, A. (2020). El Carnaval de Negros y Blancos, patrimonio cultural del sur de 

Colombia en contexto de pandemia. Mediaciones, 16(25), 190-204. 

Palacios, Y., y Mondragón, S. (2021). Precariedad laboral en población 

afrodescendiente e indígena agravada por el conflicto armado en Colombia. 

Revista de Ciencias Sociales, XXVII(2), 338–351. https://tinyurl.com/mrz4k4v8  

Patton, M. (2015). Investigación cualitativa y métodos de evaluación. Thousand Oaks, 

Estados Unidos: Sage. 

Pedersen, M., Hognestad, H., Helle, R., & Jelle, B. (2023). The challenge of 

rehabilitating relocated listed heritage Buildings: Requirements and opportunities. 

Energy and Buildings, 303, 113-157. 

Peñaranda, R. (1994). Colombia indígena. Identidad cultural y cambio social. 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/anpol/article/view/75611 

Perdomo, S. (2019). Chicha. Percepciones de revitalización Pijao a partir de la escuela 

de mohanes y de las organizaciones indígenas del Tolima. 



185 
 

https://bdigital.uexternado.edu.co/entities/publication/15abf586-8469-4585-a642-

7228ded6b280 

Pérez, D. (2013). Presentación: Proyecto fortalecimiento de la actividad artesanal 

mediante el desarrollo de productos para el sector madera mueble y la 

optimización de los procesos productivos en el municipio de El Retiro Antioquia. 

https://cendar.artesaniasdecolombia.com.co/Record/dspace-001-

7205/Details?print=1 

Pinilla, C. (2013). Proyecto distrito de riego triangulo del Tolima: transformaciones de la 

cultura indígena en Coyaima y recuperación económica desde una perspectiva 

educativa intercultural. https://repository.ut.edu.co/entities/publication/74cd9611-

649e-4acf-bfbe-455f74106bae  

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En 

CLACSO (Ed.), Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural 

a la colonialidad/descolonialidad del poder. https://tinyurl.com/4fj4vh73 

Ramírez, N. (2012). La importancia de la tradición oral: El grupo Coyaima - Colombia. 

Revista Científica Guillermo de Ockham, 10(2), 129-143. 

https://www.redalyc.org/pdf/1053/105325282011.pdf 

Reichel, G. (1982). El chamán y el jaguar: un estudio de las drogas narcóticas entre los 

indios de Colombia. https://bdigital.uncu.edu.ar/16713 

Rentería, C., & Calle, C. (2021). Comunidades negras y saberes ancestrales 

ambientales: un análisis desde los principios de la educación popular ambiental 

para re (pensar) las relaciones sociedad-naturaleza. Revista Colombiana de 

educación, (81), 311-336. http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-

39162021000100311&script=sci_arttext 

Retegui, L. (2020). La observación participante en una redacción: Un caso de estudio. 

La trama de la comunicación, 24(2), 103-119. 

Rey, R. (2022). La protección intercultural del derecho al acceso a los servicios de 

salud de los pueblos indígenas en la jurisprudencia constitucional colombiana. 

Universidad Externado de Colombia. 

Rodríguez, A., Díaz, J., García, R., & Veiguela, Y. (2021). Identificación del patrimonio 

como reflejo de la identidad y la creación de valor en ciudades. Retos Turísticos, 

20(1), 32-52. 

https://tinyurl.com/4fj4vh73


186 
 

Rodríguez, J., Soto, I., & Leon, N. (2022). Saberes ancestrales y proyectos 

pedagógicos con los estudiantes de la etnia Pijao, Coyaima Tolima. Salud, 

Ciencia y Tecnología, 2, 135-150. 

Rosales, G. (2021). Categorías Fundamentales del Patrimonio Cultural Aplicadas en los 

Bienes de Carácter Religioso y el Arte Sacro . Metrópolis. Revista de Estudios 

Universitarios Globales, 2(1), 13-51. 

Rose, J., & Johnson, C. (2020). Contextualizing reliability and validity in qualitative 

research: Toward more rigorous and trustworthy qualitative social science in 

leisure research. Journal of leisure research, 51(4), 423-451. 

Rosete, N., Reyes, J., & Calderón, B. (2020). El turismo y su impacto en el patrimonio 

cultural del centro histórico de Puebla. Antrópica: Revista de Ciencias Sociales y 

Humanidades, 6(12), 129-154. 

Rubin, H., & Rubin, I. (2020). Qualitative interviewing: The art of hearing data. 

Thousand Oaks, Estados Unidos: Sage. 

Salemink, O. (2021). Anthropologies of cultural heritage. The Sage Handbook of 

Cultural Anthropology, 423-441. 

Salinas, R. (2023). Las políticas culturales y su rol en la definición de elementos 

identitarios en organizaciones comunitarias: el caso de Chacras para Todos en 

la provincia de Mendoza (Argentina). Cuadernos del Centro de Estudios en 

Diseño y Comunicación. Ensayos, (116), 182-206. 

Seidman, I. (2019). Las entrevistas como investigación cualitativa: una guía para los 

investigadores en educación y ciencias sociales. New York: Teachers College 

Press. 

Simón, M. (2022). Planeamiento urbanístico de sistemas alimentarios agroecológicos. 

Universidad Politécnica de Madrid. 

Spradley, S. P. (2019). The Etnographic Interview. Forth Worth, Texas: Harcout Brace 

Javanovich College Publisher. 

Tesar, M., & Peters, M. (2020). Heralding ideas of well-being: A philosophical 

perspective. Educational Philosophy and Theory, 52(9), 923-927. 

Thaler, G. (2021). Ethnography of environmental governance: Towards an 

organizational approach. Geoforum, 120, 122-131. 



187 
 

Toker, B., & Rezapouraghdam, H. (2021). Intangible cultural heritage and management 

of educational tourism: an experiential learning approach. Handbook of Research 

on Human Capital and People Management in the Tourism Industry, 199-216. 

Toledo, V., & Barrera, N. (2009). La memoria biocultural. La importancia ecológica de 

las sabidurías tradicionales. Ciencias, 96(096). 

https://www.revistas.unam.mx/index.php/cns/article/view/17958  

UNESCO. (1972). Convención sobre la protección del patrimonio mundial, cultural y 

natural. UNESCO. 

UNESCO. (2003). Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. 

UNESCO. 

Uribe, M. (2024). Saberes ancestrales y tradicionales vinculados a la práctica 

pedagógica desde un enfoque intercultural: un estudio realizado con profesores 

de ciencias en formación inicial. Educación y ciudad, (37), 59-74. 

https://revistas.idep.edu.co/index.php/educacion-y-ciudad/article/view/2148 

Vanegas, Y. (2021). Partería para el cuidado de la vida. Prácticas, creencias y saberes 

ancestrales de parteras afronuquiseñas en el cuidado del embarazo, la atención 

del parto y el puerperio como posible aporte al nuevo modelo integral en salud 

con enfoque diferencial étnic. Universidad de Antioquia. 

Vicuña, D., & Pérez, J. (2020). Aproximación metodológica al análisis de contenidos a 

partir del discurso de los actores: Un ensayo de investigación social de procesos 

de desarrollo local (Loja, Ecuador). Empiria: Revista de metodología de ciencias 

sociales, (39), 15-47. 

Villacis, L. (2023). Turismo sostenible en comunidades locales: beneficios económicos 

y culturales: Sustainable tourism in local communities: economic and cultural 

benefits. Insta Magazine, 6(1), 287-308. 

Walker, W. (2022). Una síntesis crítica mínima de las portaciones de los paradigmas 

interpretativo y sociocrítico a la investigación educacional. Enfoques, 34(2), 13-

33. 

Wyman, D., Mothorpe, C., & McLeod, B. (2022). Airbnb and VRBO: the impact of short-

term tourist rentals on residential property pricing. Current Issues in Tourism, 

25(20), 3279-3290. 

Zúñiga, L., Pérez, R., & Sánchez, A. (2023). Contribuciones de la Gestión Ambiental 

Urbana a la Conservación de los Valores del Patrimonio Construido. Revista 

Brasileira de Gestão Urbana, 15, 1-16. 

https://www.revistas.unam.mx/index.php/cns/article/view/17958


188 
 

Zúñiga, P., Cedeño, R., & Palacios, I. (2023). Metodología de la investigación científica: 

guía práctica. Ciencia Latina Revista Científica Multidisciplinar, 7(4), 9723-9762. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



190 
 

Anexo  A       Validación del Instrumento 

 

 
 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
 

  

Junio de 2025 

 

Sr. (a) ______________________________________ 

Presente  

 

Por medio de la presente me dirijo a usted, con la finalidad de solicitarle 

formalmente la validación de los instrumentos orientados docentes que serán utilizados 

en la recolección de información para la elaboración de la tesis de grado que lleva por 

título PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 

EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICO. Requisito exigido para optar al grado de 

Doctora en  Educación dentro del programa de estudios superiores de la Universidad 

Pedagógica Experimental Libertador. 

 

 

De ante mano gracias por su atención y colaboración. 

 

 

Atentamente 

 

_____________________________________ 

Miller Fanor Poloche Culma 

CC 79844210 

 

 

 

Anexos: 

1. Constancia de validación 

2. Tabla de criterios de evaluación, revisión y validación de los ítems 



191 
 

3. Título y objetivos de la investigación. 

4. Guión de preguntas (instrumento) orientados a docentes  

 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
  

 

 

VALIDACIÓN  

 

 

Quien suscribe MAIRA MEDINA, con título universitario en: Doctora en 

educación, a través del presente, manifiesto que he validado el modelo de instrumentos 

dirigidos a (docentes), presentados por el profesor: Miller Fanor Poloche Culma con 

C.C 79844210, estudiante de Doctorado en Educación, cuyo trabajo de investigación 

se titula PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 

EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICO; y considero que los instrumentos presentados: 

cumplen con los requisitos exigidos para tal fin.  

 

 

 

 

 

En Rubio, a los 2 del mes de Junio de 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIRMA 

 

 

 



192 
 

 

 

 

 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
  

 

CRITERIOS PARA LA VALIDACIÓN 

 

INSTRUMENTO 

 

Instrumentos dirigidos a docentes de la Institución Educativa Chenche Balsillas 

Departamento del Tolima 

Criterios a valorar 
 

Relacionado con  

Redacción  
 

 
A: Aprobado 

 
M: Modificar 

 
E: Eliminar  

 

Pertinencia  
 

Coherencia  
 

Relevancia para la investigación  
 

 

Validación del Instrumento  

Preguntas  Redacción  Pertinencia  Coherencia Relevancia 

1     

2     

3     

4     

5     

6     

7     

8     

9     

10      

11     

12     

Observaciones:________________________________________________________

______________________________________________________________________



193 
 

______________________________________________________________________

______________________________________________________________________ 

______________________________________________________________________ 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
 
 

Título de la investigación 

PATRIMONIO CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, 
EXPERIENCIAS, CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE 

LA RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICO 

Objetivos 

General 

Generar constructos sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima desde los 

saberes, experiencias y características identitarias del docente a partir de la 

resignificación pedagógica en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento 

del Tolima.  

Específicos 

. Reconocer desde la perspectiva pedagógica de los docentes los saberes 

asociados a la cultura indígena Coyaima. 

. Interpretar a partir de la labor pedagógica de los docentes los saberes 

identitarios presentes en la formación integral de los estudiantes. 

. Revisar a partir del discernimiento de los docentes la importancia de promover 

en sus estudiantes los saberes culturales de la comunidad indígena Coyaima. 

. Reestructurar los componentes que desprenden de los saberes, experiencias y 

características identitarias de los docentes que puedan orientar los constructos teóricos 

sobre el patrimonio cultural indígena Coyaima a la luz de la resignificación pedagógica 

en la Institución Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima.   

 



194 
 

 
 

 
REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 
INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
  

 
 

Modelo de instrumento dirigido a docentes de la Institución Educativa Chenche Balsillas 

Departamento del Tolima 

 

Respetable y estimado docente, me es grato dirigirme a usted en la oportunidad 
de solicitar su valiosa colaboración por medio de su información. 
 

El presente instrumento tiene como propósito recabar elementos informativos 
para evaluar los objetivos propuestos en la tesis de grado titulada: PATRIMONIO 
CULTURAL INDÍGENA COYAIMA DESDE LOS SABERES, EXPERIENCIAS, 
CARACTERISTICAS IDENTITARIAS DEL DOCENTE A PARTIR DE LA 
RESIGNIFICACIÓN PEDAGÓGICO. Presentada por el profesor Miller Fanor Poloche 
Culma C.C 79844210, para optar al título de Doctor en Educación. En tal sentido, se 
requiere de su colaboración para responder cada una de las preguntas diseñadas en el 
mismo, de acuerdo a los objetivos y las categorías iniciales, cuyas respuestas 
contribuyen al análisis e interpretación de nuevos hallazgos. 

 Tal instrumento representado es estrictamente confidencial, no 
comprometiéndose las personas que participan en la entrevista; por lo que se le solicita 
la mayor colaboración y sinceridad en las respuestas aportadas.  
 
 
Instrucciones:  

Respetado docente; lea cuidadosamente cada una de las preguntas las cuales 
están diseñadas en correspondencia con los objetivos planteados, categorías y sub-
categorías iniciales;  procure responder de la forma más natural, abierta y clara de 
acuerdo a sus conocimientos y experiencias respecto al tema investigado. 
 
 
 
 
Profesor. Miller Fanor Poloche Culma  
 
 
MUCHAS GRACIAS POR SU ATENCIÓN Y RECEPTIVIDAD 



195 
 

 
 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL  LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL ―GERVASIO RUBIO‖ 
SUBDIRECCIÓN DE INVESTIGACIÓN Y POSTGRADO 

PROGRAMA DOCTORADO EN EDUCACIÓN 
 

 
 

Modelo de instrumento dirigido a docentes de la Institución Educativa Chenche 

Balsillas Departamento del Tolima 

 
Instrucciones: Respetado y estimado docente, lea cuidadosamente cada una de las 
preguntas las cuales están diseñadas en correspondencia con los objetivos 
establecidos, cuyo propósito general está orientado a: Generar constructos sobre el 
patrimonio cultural indígena Coyaima desde los saberes, experiencias y características 
identitarias del docente a partir de la resignificación pedagógica en la Institución 
Educativa Chenche Balsillas Departamento del Tolima.  
 
Procure responder de forma natural, abierta y clara de acuerdo a sus conocimientos y 
experiencias y vivencias respecto al tema investigado. 
 

 
Categoría: Cultura indígena Coyaima  

 
 

1. ¿Desde su experiencia pedagógica explique de qué forma se promueve el valor 

que representa el patrimonio cultural indígena Coyaima? 

 

 

 

2. ¿De qué manera se comparten dentro de la institución las costumbres y tradiciones que 

identifican la cultura indígena Coyaima?  

 

 

 

 



196 
 

3. ¿Considera que el lenguaje de los Coyaima se mantiene viva en la región del 

Tolima como herencia de los antepasados de la cultura indígena? 

 

Categoría: Saberes Identitarios desde la práctica pedagógica  
 
 
4. ¿Cómo incide la práctica pedagógica, en la identidad de las comunidades 

indígenas Coyaima dentro de la Institución Educativa Chenche Balsillas? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5. ¿Qué elementos de la cultura de los Coyaima se asumen en la formación de los 

estudiantes?  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6. ¿Cuál es la acción mediadora de los docentes en la formación de los estudiantes 

de Coyaima?  

 

 

 

 
 
 
 
 



197 
 

 
 
 

 
 

Categoría: Saberes Culturales 

7. ¿A partir de sus conocimientos educativos y pedagógicos, explique de qué 

manera se transmite a los estudiantes los valores y creencia que hacen parte de 

los saberes culturales de los Coyaima? 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

8. ¿De acuerdo al trabajo cultural realizado dentro de la institución educativa de 

qué forma se desarrolla el  intercambio de experiencias culturales asociadas a la 

comunidad indígena Coyaima? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

9. ¿Cuál es la importancia de la comunidad escolar como una conciencia socio-

cultural ante el valor incalculable que representa el patrimonio y los saberes 

indígenas de los Coyaima? 

 
 
 
 



198 
 

 
 
 
 
 

Categoría: Resignificación Pedagógica 
 

10. ¿Según su experiencia dentro de la institución, considera que es necesaria una 

resignificación pedagógica orientada a nuevas acciones por parte del docente 

frente a los saberes culturales de los indígenas Coyaima?  

 

 

 

 

 

 

 

 

11. ¿Cómo docente puede orientar a sus estudiantes hacia una mejor interpretación 

de las realidades culturales que identifican la región del Tolima?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12. ¿Considera que la labor pedagógica requiere de una resignificación que permita 

desde la formación educativa de los estudiantes satisfacer las necesidades 

sociales y culturales? 

 

 

 



199 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 
 

 


